1967 For 1. Pa. Lamor A.

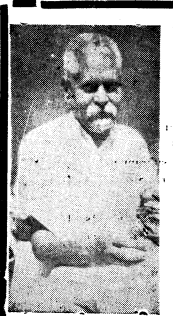
# ग्रो३म् तत्सत् #

# सहज-मार्ग SAHAJ MARG

( Bi-monthly, Spiritual )



Shri Ram Chandra Mission
Publication Department
SHAHJAHANPUR U.P.(India)



We have received a severe shock in the form of the sud: den passing away of respected Shri Ishwar Sahai ji on January 2, 1967 at 9 P.M. after a very brief illness of about two days only. His association with the Mission from its very inception, in the capacity of a faithful constant companion of Revered Shri Babuji makes us all mourn his loss as entirely irreparable.

Every member of Shri Ram Chandra Mission is well

acquanted with the many qualities of the head and heart of the departed elder. His services to the Mission as one of the most accurate exponents of its ideology remain memorable; his capacities as an organizer and discplinarian stand unparalleled; his sense of dedication to the cause of his choice and attachment sets an ideal for adoption and emulation to every body. Shorn of the inevitable limitations of the human frame of existence, he merges now into the limitless ocean of the Master's benignance, to shower it to all and sundry. May he attain the highest possible reach in the sphere the Unfathomable Divine

On behalf of all the members of Shri Ram Chandra Mission, the editors of 'Sahaj Marga' journal pay their respectful homage to the memory of the departed, and offer their heartfelt condolences to the members of the bereaved family.

Their loss remains literally our own.

**Editors** 

Su- 67

All rights reseved

Dr. S. P. Srivastava M. A. Ph. D.

January 1967

Dr. Kashi Ram Agarwal N. D.

Yearly Subscription 5.00

One Copy

1. 00

#### **CONTENTS**

| Subject                              | Writer                        | Page     | No.         |
|--------------------------------------|-------------------------------|----------|-------------|
| 1 Prayer                             |                               |          | 1           |
| 2 Editorial                          |                               | ,        | 2           |
| 3 Sadhana or Abhyas                  | Sri Ram Chandraji Presid      | dent     | <b>5</b> .  |
| 4 Through mind to Reali              | ty Sri R. Seshadri            |          | 10          |
| 5 Ritualism                          | Sri Raghavendra Rao Bsc. B,   | E. M. I. | s,E 16      |
| 6 Live in God                        | Sri G. Vijayrangachari        |          | 19          |
| ७ ग्रंघेरा उजाला से परे              | श्री रामचन्द्र जी ग्रघ्यक्ष   |          | २४          |
| <ul> <li>साध्य ग्रौर साधन</li> </ul> | श्री हरि दत्तसिह              |          | २७          |
| ६ प्रभु का विश्वास (काव्य)           | श्री सुरेश चन्द्र             |          | ३२          |
| १० सहज-मार्ग एक नूतन युग द           | र्शन श्री जगदीश कुमार 'मूगेश' |          | <b>₹3</b> ३ |
| ११ गीत                               | श्री रमापति डीगर              |          | ₹≒          |
| १२ घर जाकर देखना                     | श्री रा० न० महेन्द्र कर       |          | 3€          |
| १३ परम लक्ष्य की खोज                 | श्री उमाशकर ग्रार्य           |          | 88          |
| १४ ग्रनंत यात्रा                     |                               |          | ४७          |

\* % \*

# सहज मार्ग

उत्तिष्ठत जाग्रत प्राप्य वरान्निबोधत । [ उठो ! जागो ! गुरुजनों को प्राप्त कर ज्ञान-लाभ करो । )

# \* प्रानार्थ \*

हे नाथ ! तूही मनुष्य जीवन का ध्येय है, हमारी इच्छायें हमारी उन्नित में बाधक हैं, तूही हमारा एक मात्र स्वामी ग्रौर इष्ट है, बिना तेरी सहायता तेरी प्राप्ति ग्रसम्भव है।

#### ->>

#### O, Master!

Thou art the real goal of human life, We are yet but slaves of wishes, putting bar to our advancement. Thou art the only God and Power To bring me upto that stage. Editorial

# Theory and Practice under SAHAJ MARG

As stated in the editorial article in the earlier issue of this journal, Sahaj Marg successfully endevours to turn a new leaf in the history of India's age old evernew tradition of thought and culture both on the theoritical and practical fronts. On the side of practice the essential ingredient of Yogic Sadhna is shifted out from the chaff of comparatively less important actors and aspects gathered and hardened through mistaken emphasis in the lengthy tradition of purely scholastic or zealously mystcial approaches to Yoga and Eralma Vidya. Sahaj Marg introduces freshnees and refinement of treatment in adjusting this ancient vidya to the needs of the progressive human civilisation of today and makes it available for experiment and use at the level of a cultivated common man. On theoritical side also the scope for freshness and refinement of treatment is introduced and ensured through emphasis on the appropriateness of the course rather than the content of theory. This, however, has provided only the key to a flood-gate of the logical and epistemological system underlying Yoga and Brahma Vidya. This system has to be worked out and discovered in its full freshness and originality, keeping into view the dangers to which many earlier attempts to that end have succumbed.

Theory and practice remain essentially inseparable. But the emphasis on one or the other has shifted from time to time. Particular individuals, discipline and cultures also differ from one another in their inclination and devotion to one or the other.

Sahaj Marg recognises a circular relationship between the theoriiteal and the practical in point of Reality as such. Appropriate
practice remains grounded in, as also, it leads to the knowledge
of the Real. An individual aspirant has to make a start in accordance with his own inclination and capacity. Living in hormany
with Nature is the goal. Someone endowed with intellectual exceflence and poignancy may insist on knowlege first, and then have
his way of life moulded by it. The other one of a predominantly
active cast may alter the order of priorty starting with an actual
living as laid down by the seer and the wise, and come to grasp
the meaning and value of that living as stemning from the structure
of Reality that constitutes the theory of Nature with which he
has to hormonise himself. The paths of knowledge and action
both ultimately lead to one and the same goal.

Any significant achievement and progress in either of the pure and applied fields, however, again depends on the efficiency in the use of the technique of proper attachment and continued devotion to the purpose in view. This technique in its own turn has a detailed practical aspect based on the psychological theory concerning the nature and function of attachment and devotion Eventually it has sometime been presented as an independent self contained path at par with those of knowledge and action, instead of being supplementary to them. Infact the fundamental methodological error everywhere consists in separating what is only to be distinguished. The biggest obstruction to the vision of Reality as such consists in our habitual facility in favour of the logic of analysis containing even the logic of synthesis under itself as a contradictory category. This habit inherits in the very constitution of intelligence at the level of discursive consciousness based on the duality of subject and object.

The theoritical and practical aspects of Sahaj are intended to be discussed and detailed Marg ser ally under the editorial column of the journal entitled "scientific survey of Sahaj Marg" and "way of life under Sahaj Marga' respectively. Under Sahaj Marg we only distinguish without separating the theoritical from the practical. The practical, however has to be underlined for the purpose of Sadhna. We have to go in order to know and to be. As such we propose first to start the series of articles under the broader heading "Way of life under Sahaj Marg" from the next issue of this journal. We shall very much welcome and appreciate constructive comments and suggestions from our readers, particulary Abhyasis. We shall be thankful even for frank and sincere adverse criticism, if any, and do our best to improve our views in the light of such comments. We seek and feel sure of the good will from all concerned in our venture blessed by the grace of the Master—benign and supreme.



## SADHNA Or ABHYAS

(Sri Ram Chandraji President)

The world today, is in a state of unrest and disorder Every body seems to be crying for peace. But all the efforts for bringing about peace appear to end in failure. The reason is that they are all mere external, touching only its outer surface. As a matter of fact far from being a question related with the world in general, it is really the problem of the individual which must be tackled with individually. World peace is closely related with the peace of the individual for which one has to take into account the inner state of one's mind If the man's mind is brought to a state of peace and order every thing in the world outside will appear to him in the same colour. For the establishment of the world peace it is therefore necessary to adopt means which might promote the feeling of peace and calmness in the mind of the individual. Therefore all that we have to do for the purpose is to introduce proper adjustment in the mental tendencies of the individual. That comes up to the proper moulding and regulation of mind. It is therefore essential for us all to develop peace of mind with in the individual self. This can best be achieved if one takes up the spiritual ways of living.

One of the greatest speciality of Hinduism, as Swami Vivekanand puts it, is that it prescribes methods of worship for the people of every standard, of every taste, mentality and talents. For the one there is the worship of idols and images, for another, that of Gods and goddesses, for still others that of the formless God, for some there are the practices of Hathayoga, for others there is the Rajyoga and so on. In

short it depends upon the capacity, which one has developed in him by the effect of the Past Sanskaras.

Numerous means and practices are advised for the purpose but the most important seatures of it is often found to be lacking almost everywhere. The proper moulding of the tendencies of mind is the primary factor of every Sadhana. The regulation of mind must therefore be the very basis of the Sadhana. The mind which in its primordeal state was as pure and regulated as anything has now been spoiled and polluted by our wrong ways and doings. It is, now, to be set right so as to resume its primordeal state. Almost all sadhanas have the same purpose at the base. But the most vital need for it is that of a worthy guide must be really capable of leading him along to that which he finally aims at. As for libration almost all agree that Rajyoga alone is the surest path and everyone destined to be librated must for sure come up to it sooner or later. Our system known as Sahaj Marga runs closely on the lines of Rajyoga in its purest form, free from amalgamation of any kind. Close association with one of calibre is an absolute necessity for the successful pursuit of the system. But for that one must therefore seek for a worthy Guide to lead him on, along the path, supporting him by his own superior power, transmitted to him through the Yogic process of Pranahuti. That is the only effective way for bringing forth the desired results. If such a one is available and accessible, the work can be accomplished in no time and with the least labour on the part of the abhyasi. But there must be the real craving as well in the heart of the abhyasi.

There are two aspects of Sad hana, one the self practice or abhvas and the other the Master's help and support. We

undertake abhyas or self effort. Inorder to develop the required conditions with in us self effort alone is not all and enough. It must be supplemented by the Divine Grace which is the only thing required for the purpose. Now the flow of the Divine Grace is directed towards the Abhyasi through the medium of the Master alone. Thus the real thing to be invoked by the abhyasi is the Divine Grace coming to him. through the Master, Abhyas, where as is only a means for making one's self deserving of it. In Sahaj Marga the Divine Grace abhyasi through the process of is directed towards the Pranahuti. As a matter of fact what Pranahuti does for the spiritual uplift of an abhyasi and the removal of complexities, in a short time, independent effort can not do even during the course of a full decade. Serious difficulties often arise when meditation is practised independently in accordance with the old methods prescribed in books. Under the old system, one has to keep on struggling with the mind in order to suppress its unceasing activities. This continues all the time and there is practically no meditation at all and all the time devoted to meditiation is lost in struggling and suppressing. In order to over come this greatest difficulty we under the Sahaj Marga system, simply connect ourselves with the Master's power whose mind senses and faculties are all thoroughly disciplined and regulated. His power then begins to flow in, regulating the tendencies of our mind also. The Master's help is therefore of primary value for sure success.

Thus our tiring labour for lives can be saved only when by God's grace we are able to get a master like that. They may be rare no doubt but a true seeker can never fail to trace out one such if he is real earnest about it. But even then he has to prepare himself to receive the grace

by becoming plain, simple and unassuming. In that case alone can the true light dawn upon him.

I do not hereby mean to advocate the orthodox idea of gurudom in any way. In our sanstha we take it in the from of common brotherhood with a spirit of mutual service and sacrifice. We strongly condemn the practice of gurus demanding personal service from the diciples on the ground that thereby they shall be developing pious sanskaras in them. On the other hand we uphold that a teacher or guru should act in a spirit of service, serving the disciple not only spiritually but also physically if occasion arises.

But the selection of a worthy guide or guru is no doubt a very difficult job and the slightest error in this connection is often desasterous. On the basis of my personal experience, I may give you an easy method of judging it. When you happen to come in contact with one, try to under stand whether or not, his association promotes in you a feeling of peace and calmness and that the restless tendencies of your mind seem to be silenced for the time being atleast, without causing any weighty effect upon it. If it is so you must thereby conclude that he can be a fit man to help you on in the solution of your life problem.

Realisation is a practical pursuit for which direct perception through practical experience is essential. Moreover the rigid rules of life put forth as essentials for the pursuit are hardly pracicable in the normal life of the day. What the world needs today is an efficient method based on scientific lines and running in close collaboration with our normal living. Our great Master, with due regard to all those difficulties and keeping in view our physical and mental

disabilities and shorter lives has by his kind grace, offered us this easiest way which ensures greatest success in the least possible time with-out unnecessary toil or exertion.

Under the Sahaj Marga, the Master by the application of his inner powers, awakens and accelerates the dormant forces in the abhyasi to action and diverts the flow of Divine current towards his heart, through the process of Pranahuti. As a result the abhyasi begins to advance spiritually, experiencing more and more of bliss. The abhyasi has only to prepare himself to receive it, or in other words to make himself capable of and deserving it. In this way all that previously required ages of persistant labour and hardship can now be achieved very easily in a far lesser time and with least labour. But it is all practical and only a practical experience can reveal its merits.

Usually, people initially aim at the cessation of the activities of mind. This can best be achieved by linking ourselfs with the great power which is beyond the range of senses or in other words with one who has transcended its limits. By connecting ourselves with such a person with love and devotion and by practising abhyas in the right manner, we begin to transform accordingly. In short we have to break down one by one the bondages which serve to keep us down under limitations.

## "Through Mind To Reality"

( Shri R. Seshadri )

"The kingly thing in us is 'THOUGHT' which ultimately develops, steering us to our goal. Thought ultimately takes the form of reality and appears in naked form, so to say."

(Efficacy of Rajayoga by Shri Ram Chandra ji).

The Mantradrashtas, the seers of thought, the great sages of Aryavartha, who would not take anything for granted without delving deep into the truth, investigated into the development of psychical power in men, and they made a science of it. This can be developed in a natural way (Sahaja) systematically studied, practised and acquired. They termed this science as 'Raja Yoga' the king of yogas, the royal highway to union with the Divine.

The ideal of training in this path is to make man a dynamo of power, to develop his inner personality and through him influence other fellow beings in the real and right direction. It is not only to develop the intellectual powers in him, but it is to unveil the seemingly hidden spirit in him. The great philosophers, the intellectual giants of the world wrote marvellous books, but scarcely influenced anybody's inner man. But men of spirit, Realised souls, moved countries in their life time. The philosophers touched the intellect, Realised souls touched life.

The science of Yoga claims that this personality in man can be developed and strengthened by proper attention to observing and practice (Abhyasa) of certain laws and methods. This has a universal application. The poor who is suffering, the rich who forget themselves in luxury, the businessman who

reports to be ever active, the worker who sweats for his daily bread, the ordinary house-holder who is ever immersed in his daily problems, and the sanyasi who claims to have renounced everything, any body can take to yoga and develop the personality in him. There is no bar of castes or classes, creeds or religion. Only the regular Abhayas should be there, of course, with the help of a guide of calibre., The utility of this science of Yoga is to bring the perfect man, in this one life, without being tossed about in the ocean of Samsara.

How to attain this perfection? Certainly through Yoga. What is Yoga? The word Yoga comes out of the Samskrit root 'Yuj' to join or connect. It is in other words to connect one's mind with the Divine Mind Or Super Mind or the First Mind. In this ordinary world when we say so and so is highly connected, or well connected, what do we mean by this? In common parlance we understand that so and so is a very influential man very powerful man he can get his things done easily, because of this high connections. Whenever this small connection in the material world carries so much power, then you can imagine, how much more powerful will a person be if his mind is connected with the Highest.

All the extraordinary powers are in the mind of man. This mind is a part of the Universal Mind or First Mind. When each mind is a part or fragment of the First Mind, each mind is connected with every other mind, wherever it is located. Mind is beyond space and time. When First Mind or Kshobha came into existence from out of the 'CENTRE' there was no space, no time. So, if every mind gets connected and becomes part of First Mind, it transcends

O

space and time. Even ordinarily we often find that distance makes no difference for the thought force to travel. How often we have found that we think and immediately that thought is manifested in somebody else. It may be in the same place, right infront of us, or in some other place on this earth. Generally, it is not the thought that is reaching direct. The thought gets dissolved in ethereal vibrations and these get resolved into the brains of another man. In one place there is dissolution and in another resolution. But at higher levels this thought transference is direct.

So, it will be seen that spiritual vitality also can be given, can be transferred from one mind to another. This process is called 'Pranahuti' or transmission in Sahaj Marga as propounded by Shri Ram Chandra Ji of Shahjahanpur. He says that it had been in vogue for a long time, it became forgotten for some centuries and was revived by the Grand Master of Fatehgarh. It is a process in Sahaj Marga, when the Master awakens the spiritual energy in the Abhyasis by transmitting the Divine Thought Force [the Prana of prana] and thus connect their minds with the First Mind.

There are various stages in the development of mind-the ordinary wandering mind, the controlled or regulated mind, the super-sensuous or superconscious stage of mind merging with the First mind and ultimately the stage of mindlessness also, if I may be permitted to call it so. The last stage is really where even the Frist Mind does not function because of the Pralaya or dissolution created within ones self and thereafter the mind which has been an effective ladder to reach the Highest becomes of no more use and that stage is described by the Master as 'Jnan Heenatha.' This shows that there is a continuity of mind. The mind is universal and all individual

minds are fragments of that universal mind, little waves in the ocean of 'Chitta.'

The founders, prophets and messengers of all Religions appear to have undergone into states of mind that were neither waking nor sleeping, in which they came face to face with certain facts or truths. This state may be called super-sensuous state of mind. The great Rishis of yore who have written the Vedas have stated that they have realised certain truths in their super-sensuous state and have put them on record in the form of Vedic hymns or Mantras. All teachings of Buddha came to him when he reached a super-sensuous state of mind and not through intellectual cogitations. Thus it can be seen that the human mind, at certain moments, transcends not only the limitations of the senses, 'Indriyas', but also the power of reasoning, 'Buddhi'.

'Man is man so long as he is struggling to rise above nature.' The yogi teaches that the mind itself has a higher state of existence, beyond reason, a super-conscious state. When the mind gets to that higher state then this knowledge beyond reasoning, metaphysical and transcendental, comes to him. This state of going beyond reason, transcending ordinary human nature, may some times come by chance to a man who does not understand its science; he as it were stumbles upon it. But there is a great danger in stumbling upon this state. In many cases the brain may become deranged. In a number of cases they open themselves to hallucinations. 'Whenever a prophet got into the super-conscious state by heightening his emotional nature, and stumbles upon certain truths, he brought away from it not only some truths, but some fanaticism also, some superstitions which injured the world as much as the greatness of teaching helped. This accounts for the mixture of fanaticism and certain truths in Islam, because Mohammad stumbled as it were on some super-conscious stage as he was not a trained yogi. A trained yogi will never lose the state of balance of nature. He will be a समधी. That is why we will find that Hindu Religion is never a fanatic one, because all ancient seers were trained yogis, who did not stumble upon truth, but discovered it by delving deep into it, by तीव विचार.

The finest part is what is called spirit and the grossest is the body. What is just here in the microcosm, is exactly the same in macrocosm. नर, the Man was created by नारायण, the God, out of himself. Man is only a grosser form of the Divine. If somehow the man removes the grossness in him, he becomes one with the Divine. Is it possible to remove the grossness in man? "Yes", says Master of Shahjahanpur. It is one of the processes in Sahaj Marg, called 'Cleaning', which is not in vogue in any other system. Hence the Master of calibre (I mean by this a Brahm Nisht) cleans by his will power the Sthoola, Sukshma and karan Sarirs or bodies (The gross, the subtle and causal bodies) of the Abhyasi of all grossness and darkness and thus enables him to attain a very superfine stage, at which stage he is fit enough and ready to enter into the Divine and actually merges into 'It.' This is only a thing to be experienced and not for any intellectual discussions, because this is beyond body, mind and intellect.

We all have that greater power lodged in the fine, not in the coarse or gross. We do not see any movement is so intense that we cannot perceive it. We can perceive thoughts only after they develop a great deal or after they become actions. We often complain that we have no control over our thoughts, over our own actions. How can we have it? If we can get control over the fine movements, if we can get hold of thought at the root, before it has become thought,

before it has become action, then it would be possible for us to control the whole. A man who has centrel over his own mind assur dly will have co: trol over even other mind. All minds are the same, different parts of one mind. He who knows and controls his own mind knows the secret of every other mind and has power over every mind. There is no end to the power a man can obtain. Different sects of yogis made all sorts of experiments and some, of them really showed most marvellous powers-Siddhis. Mind is a thing which moves all the time. चंचलता is its inherent nature. The moment one wants to study it, it slips. It is ever changing. In the midst of all this change it has to be studied, understood, grasped and controlled. It requires rigorous training. If there is any one who really wants to study this science he will have to start with that sort of determination the same as, nay, even more than, that which he puts into any business life. Even if the father, mother, wife or child dies, business is not stopped. Even if the heart is breaking we still go to our place of business. when every hour of work is a pang. That is business. This Science calls for more application than any business can ever require. Many men can succeed in business but very few in this. We are all after the 'Golden Fleece', the illusion of the Golden deer. Our thoughts move away from the Akshara.

"No words can express the various conditions or the states of mind which a man experiences during his march along the path of spirituality. It is only to be felt or realised."

If you brought your individual mind to the level of First mind, you have then only to jump above the First mind, where there is Centre or Almighty. When you realise your self to become one with that State, you have realised True Reality.,

(Efficacy of Raja Yoga)



#### Ritualism

By Raghavendra Rao

B. Sc., B. E., M. I. S. E.

First of all let it be made clear that we are not against any ritual or any religion. Our theory is, "The end of religion is the beginning of spirituality....." Ours is a purely spiritual path leading to full realisation of the Ultimate Essence of the entire Existence.

The aim of religion is to show to man that there is something infinitely superior worth aiming at; and once man realises this in the true sense and desires and wills to attain that Ultimate Aim, deneted as God by religion, the work of religion is over. Man has to take up the path of spirituality only for further progress.

When religion itself begins to offer the method of spirituality, it has necessarily to put forth rituals, ceremonies, mythologies etc., to preserve its own colour and individuality. These, in turn, take up so complicated and elaborate forms that religion is completely converted into ritualism.

Every religious ritual has got some sense, some meaning, some symbolic representation, or some suggestion of a subtler expression. When this spirit is lost sight of, it degenerates into mechanical ritualism consisting of ordered formalities only. Ritual starts with the intention of worshipping the Supreme but due to perversion it degenerates into mere show and self-aggrandizement.

The power of suggestion is immensely used in almost all rituals; it is more so especially in vedic rituals. If the ritual is properly carried out by a competent and worthy personality, the suggestion implied in the ritual is directly absorbed by the subconscious mind of the performer and the intended result is very effectively achieved. Even lasting and permanent results can be achieved if he who conducts the ritual has got command over the sentient powers of Nature. But such persons are very rare. And for such a one there is no necessity of any ritual.

Ritualism can be very effective for the fulfilment of the baser aims. But in this, persons to be exploited should be of weak minds. Indeed, some so-called spiritual organisations have used and are still using various rituals, in the name of occultism, spiritualism etc.; to keep their members and supporters in firm grip and even under mental bondages. The instincts like fear, curiosity and desire for pleasure etc. are fully exploited in tightening the grip. Mind is fully drugged up by the habit of and addiction to the ritualism. Such persons inner condition becomes extremely gross and solid, without any hope of sublimation. One should always guard himself against falling a prey to such secret and occultist ritualism and such societies.

Really speaking, every act done with the idea of dedication to some noble ideal, becomes a ritual. The religion says that man should dedicate his each thought, word and deed to God. This idea of dedication moulds the thought, word and deed into rituals. Ritual, thus, instead of becoming a mechanical habit, remains as a living link between man and God. But, as such thought is likely to push a man beyond the four walls of religion, each religion prescribes its own characteristic rituals, some to be performed compulsorily and some optionally by every

one of its members and some to be performed collectively by groups of its members.

The multiplicity and mechanicalness of rituals have influenced different people in different ways. At one end there are the so-called inteillgent class of persons who, mistaking ritualism for religion, have left off all rituals and even the religion and turn their notes up on hearing the name of religion, and wish others to consider them as agnostics or atheists. At the other extreme there are the so-called religious persons who also have mistaken religion for the rituals and go on performing all the rituals punctually and tamely, and demand of God to give them the gate passes for heaven. There are various intermediate types also. But, strictly speaking, as the rituals have become the part and parcel of people's religious, social and cultural heritage, one should not abhor them. And, as many of them have become extremely elaborate, mechanical and even too much expensive, the intelligent members of the society must try to simplify and spiritualise the absolutely essential ones.

There is a certain beauty and charm in ritual. It directly appeals to the sensitive heart and inspires some noble idea or thought. But once it becomes mechanical and spiritless, it becomes a useless burden. Ritual is an external means for enforcing discipline. Its power can be utilised, as described above, to discipline the mind also. But great care and precaution should be taken to see that the mind is not adversely affected by getting addicted to the grosser aspects of the ritual. Almost all the great reformers in the past, have criticised the ritualistic trends of their times. They have exhorted their fellow-men to rise above all ritualism. The only reason for their exhortation appears to

be the excessive addiction to the external formalities only and losing the inner spirit entirely.

It is, however, certain that mere ritual cannot give man liberation or realisation of God. It can, at the most, inspire the heart with some noble ideal. It is the practice of spirituality alone which can take man to higher and subtler and nobler levels of being. Yet, simple and powerful rituals may be occasionally required to inspire man to take up the right path leading to the Ultimate.

### Live In The Thought Of God

Shri G. Vijayrangachari

No wiser set of words were ever perhaps said, no finer counsel ever tendered, nor a profounder sermon ever preached. These words do echo the teaching of a whole gospel. They contain the wisdom of a full scripture. They are certainly not anti-life nor are they limited just to one side of life. They cover the entire gamut of life, its each nook and corner. They have a sustaining power which can reach beyond the commonplace of earthly scene decease and decreptitude, decay and death. They are more than a match to the materialistic giantism of the present day. A creator itself of pure mind and life-energy, they remind one of the glory of the beyond. They shall survive and outlast the expansive efficiency of machine-minded progress. They promise to rise tall and true to meet and even cut at the pomp and resource of all the sloganraising cults. They are sufficient answer to the superficial dynamics of the west. These words beckon from behind a wisdom of centuries. They emphasise a 'way of life', and harken from a hoary past.

That a constant communion with the Supreme is the essence of all spiritual sadhana, is an admitted fact. That it is the ground of all methods and the acme of each path of approach to the final experience is an indisputable fact again However, this unbroken chain of remembrance—to put the idea in different words—presupposes the base of a living link and what profounder direction than indicated, in the title outest of words, can forge that much desired link? The words of Gita as said in the eighth sloka of the twelfth chapter reverberate with this very echo:

'Fix thy mind on Me and let thy reason enter Me And brook no doubt at all, thou shalt ever live in Me'.

A very forceful expression—Na samsayaha—had to be employed by the Lord to drive home the emphasis of His teaching as though He had anticipated the doubting nature in the modern man, agitated with a thousand miseries, his mind running away in all conceivable directions, restless and suffering from a host of imperfections. The Lord has repeated the warning in the fortieth verse of the fourth canto where he says: Samsayatma Vinashyati—Nayam lokosthi Na Param Na Sukham Samsayatmanaha, i. e., the unbelieving steeped in doubt rushes to destruction; he has no happiness in this world or the other beyond.

Living in the thought of God does not mean the lazy life of a lotus-eater. It is an active and dynamic life but lived under the protective umbrella of the Supreme one. All duties requiring to be done have to be performed, not willynilly, but with alacrity, enthusiasm and efficiency. Only the emphasis on the agency has to be shifted, substituted for, and even transformed. All work and each ordained duty is done

as 'divine' duty, done as an agent of God, under God's inspiration and on God's behalf so that the weight of actions are not felt, their dark shadows not cast, their burdens not overborne. This is more than what is contemplated under the scheme of Divine Life which being somewhat exclusive may tend to be dry. It is not irresponsible as must be the life of a run-away from the sacred duties of a house-holder. It is not the indifferent life of an escapist. It is indeed a composite amalgam of the human and divine, of the immediate and ultimate, of Samsara and Nirvana, the supposed incompatibles running side by side. It makes for a unity of princely qualities with perfect purity, of human kindness with a piteous piety, of sympathy and love with unremitting co-operation, in short, of all that is worthy and virtuous in human nature with the intellect of a sage and the passionate devotion of a martyr. In other words, it is not the feeling: 'Son! why is this?' responded with the reply: 'My father! it is the custom of my race', but a profounder one indicated in the union of man and God. There have to be no walls of separation between the two, between worldly life and life in God.

How is this to be rendered in actual practice? How can one live in the thought of God? Is the idea not an utopian hope? Can one achieve the unworldly along side the worldly? What path can ensure the pattern of life being postulated for? And what manner of effort is called for in the direction? The answers, fortunately, are all in the affirmative. The pattern posed is definitely positive and workable, It is not utopian as feared. The path opening out is Sahaj Marg or the natural path for the realization of God. It is eminently possible to live in the 'thoughts of God' side by side maintaining contacts with the 'things of the world'. A sincere effort,

but not by any means overtaxing is required because the law is: 'Nothing for nothing'. More questions may arise than are posited but satisfactory answers to all these shall be found in Mahatma Rama Chanderji's thought-provoking book entitled: 'Reality at Dawn'. To this book, therefore, the attention of all sincere seekers is respectfully invited as only a very brief account can be given of the processes involved in the narrow compass of a short article.

The steps may be classified, only for convenience, as (1) routine, (2) fore-ground, (3) ground, [4] back-ground, [5] over-ground and [6] extra-ground.

The routine part is the general cultivation of what goes by the name of virtuous qualities as opposed to the vicious. Then come the right attitudes of speech, conduct and manner. It is more or less the ethical or the moral base of all systems of self-culture. The dos and donts naturally come in but not to the degree maintained in the monistic systems. It should not be difficult for anyone to chart oneself in this direction having due regard and consideration to the time, place, circumstance, position and environment individually placed in.

On the fore-ground may appear the important issue of 'Goal in Life'. Sahaj Marga fixes this at the highest possible point of human reach and states it as 'Complete oneness with God'. This all-high fixation acts as a powerful rudder in the voyage of life and makes the sail both safe and sure. All the remaining activity must spin and adjust round the idea of this goal and the centrifugal forces initially released would make for a general state of order until affairs have had time to settle down. This is the first and foremost

requisite, and being of an imperative kind, and because also all progress is dependant on the tenacity with which one holds to this support, of his goal, one must carefully condition oneself to it, rationally, emotionally and intellectually.

The ground position is the every day practice consisting of meditation in the morning-duration, half an hour to one hour, meditation in the evening-half an hour at the minimum-and the prayer at bedtime according to prescribed text. Both the meditation proper in the morning where the Divine presence is invoked as light in the heart and attention turned inward to it, and the meditation in the evening known as 'cleaning' to remove from the system all the negativities and disturbing elements standing in the way of spiritual progress, depend for result on the thought-power predominant in man, his kingly possession too.

For satisfactory progress, the back-ground must be carefully cultivated. It consists in nurturing the personal qualities of will, confidence and faith. For if these are lacking in the required measure, progress is bound to be slow. These qualities are, indeed, at the back of all human endeavour and account for his success or failure in life. The faith to be developed consists of faith in the goal of life, faith in oneself, faith in the means adopted and last but not the least, faith in the Master.

The over-ground may be stated to be the conditioning implied by ,moderation'. It makes for a balance in all activity so that only the necessary strain which it can take is placed on the mind and it is not overworked or over-burdened. It may also include a scheme of study of books conducive to the upkeep of spiritual environment. By the self-analysis

this process might induce a right understanding will develop. Constructive discussions, writings, and speeches on useful topics, may be included in this category.

This is essentially a process of divinising every-thing met with. Thereby burdens are reduced, attitudes are transformed, outputs are increased, and efficiency is multiplied. As the sense of agency is transferred so the results, good, bad or indifferent leaving no weight of samskaras for a future build-up. Viewed under a Divine aegis, everything turns to purity-ideas, actions and thoughts. The other two important considerations are 'surrender' and 'constant remembrance' which when developed hasten the process of spiritual elevation. Without a divine basis and inspiration these important faculties do not develop and so make it difficult to live at all in the thought of God.

Sahaj Marga therefore is such a flux of human activity as makes for a complete harmony in life. Keeping one always in the thought of God, it leads him ultimately into the blessedness of a union with him. Do not all Upanishads declare with trumpet voice that as man thinks so he becomes!



# ऋँधेरा उजाला से परे

(श्री रामचन्द्र जी ग्रध्यक्ष)

श्रेंघेरा था फिर उजाला भी सुरू हुआ तब हमारे देखने की श्रादत हुई। बीनाई (Eye sight) हमारे साथ जरूर थी। देखते-देखते हम उजाले में फिसल बड़े। मामला चमकीला था दिल लुभाने लगा। चमत्कार श्रौर रोघनी का अन्दाज दिल को पसन्द श्राया। फिर क्या था हर चीज हम देखते लगे और रगजन (म्भान) का बीज तो पड़ ही गया था। खेल-कूद श्रौर दिल बहलाब की सूरतें हमने श्रखतियार कर हो लीं।

माया की भीनी हालत से हम उसकी ठोस हालन में आ ही गये। माथा में एक अजीव बात है कि जो उसकी ठोस हालन है वह हमें भीनी मालूम पड़ती है और जो भीनी है वह ठोस और यही उसकी बाजीगरी का पेच है जो अक्ल पर पत्थर जान देनी है। बजाए एक के दो दिखाई देते हैं और फिर बेबुमार और यह चमत्कार ऐसा अच्छा लगता है कि उससे सरी (तबियत नशीं सरती) नहीं होती।

मुद्दतें गुजर जाती हैं। सदियाँ गुजर जाती हैं। मगर हम ग्रपने दिल-बहलाब की सूरत से नहीं गुजरते। सगर जब कभी कुदरत कामला मोजजन (कुदरत में भरपूर लहरें उठती हैं) होती है तो हममें कुछ रमक इससे ऊपर बाली इलत की भी ग्रा जाती है।

अगर अभ्यासी की हालत (तिवयत) सादिक (सबी) बन चुकी है तो यह रमक ऐसी खुशब़ है कि बाग तक पहुंचा कर फूल का नजारा (हश्य) सामने ले आती है। जब यह चीज है तो फिर बुलबुल ही बनकर चहचहाने से लुतक व सकर (मजा व आनन्द) शुरू होता है। आप कहेंगे कि जिसकी बू थी वह चीज सामने हैं फिर बुलबुल बनकर दूसरों की निग़ाह में हजार-दाँस्ताँ बनने की क्या जरूरत हैं। मैं जवाब में यही कहूँगा कि बिना इसके बने हुए फून के क़रीब तरीन (ज्यादा) हो हीनहीं सकते। और यह चहचहाहट ही टीस सहै। यह बात दूसरी है कि यह एक आध सेकेण्ड के लिए आ जरनी है मतलब यह है कि टीम है बकर स्वाह (चाहे) वह लमहा (श्राग्तिक) भरके लिये क्यों न हो। अगर कही-र्डश्वर न करे कि यह जाती रहे तो फिर क्या है ?—मकसद जिसके लिए कि अदिनी (बुलबुल) बने हैं—हल न हीं होता। लिहाजा हर अभ्यासी को इस चीज

(टीस) में हिस्सा लेना चाहिये यदि वह ग्राला तरक्की ( ऊँचे दर्जे की उन्निति ) करना चाहे ग्रीर यह वेड की मंब्रह्ल सूरत सिर्फ उन्हीं लोगों के लिये रहने दीजिये जो सिर्फ इसीके हकदार है।

ग्रंबेर की वातचीत उजाले में की गई है उसके जबाब में मैं यही कहूंगा कि जब ग्राप उजाला देखकर उजाले में मसरूफ़ (संलग्न) हुए जो ग्रंबेरे के बाद या वह मसरूफ़ियत ऐसी गई जैसे थियेटर के पदों के नकशोनिगार (बेल बूँट) ग्राग लगने से संब दूर हो जाते हैं। फिर उस ग्राग लगने की बुँयेदार शक्त को देखते समें मगर ग्राप इस शक्ल से भी गुजर कुके हैं। ग्राब क्या है ? वह ग्रंबेटा औं रोजो अजल (ग्रादि) से ग्रारम्भ था उसमें ग्राब ग्राप मौजूद हैं धंघेरा क्या है ? दूसरे मानों में Infinity का मंजर (ग्रसीमित / एवं ग्रयाह का नजारा) जिसकी इन्तहा (हद) नहीं। इसलिए ग्राप जितना बढ़ेंगे अब बही चीज नजर में ग्रायेगी।

मगर बात लिखता हूँ कि अमगादड़ की अधिरे में भी दिखाई देता है मगर हम ग्राप नहीं देख सकते। इससे यह सिद्ध होता है कि वह ग्रांख भी हमें पैदा करना चाहिये जिससे कि हम ग्रंधेरे में भी देख सकें। यानी मादी (भौतिक या दुनियाची) ग्रांख अब जाती रहती है तब रहानी ग्रांख खुलती है यानि जब दुनिया के देखने की ताकत हम मादूम (खत्म) कर लेते हैं तब ग्रस्ल (वास्तविक) ग्रांख खुलती है जिससे हक़ीकत बेमकाब (वास्तविकता का भदी खुल जाता है) होती है।

भक्ति (Devotion) की हर जगह जरूरत है। बस यही चीज इस बीनाई को भी पैदा कर देता है मगर वह Devotion इस शक्ल में नहीं रहता कि जहाँ मैं ग्रीर तू है। उसकी शक्ल भी बदली हुई होती है जब ऐसी बीनाई हम में ग्राती है तो लाजिम (जरूरी) है कि ग्रांधेरा-ग्रांधेरा नहीं रहता। मगर याद रहे कि इस बीनाई में भलक उस चीज की होती है जो ग्रांधेरे ग्रीर उजाले से परे है। गुजरते-गुजरते यह चीज भी ग्राती है कि यह बे पायाँ किनार (ग्रासीमित एवं ग्रापार) ग्रांधेरा भी उस जगह पर खड़ा कर देता है जहाँ पर दूसरे लफजों (शब्दों) में समभते के लिये ग्रांधेरे की भी जान है ग्रीर बहुत सम्भव है कि यह चीज महनी Ring of Light से शुरू होती है ग्रीर उसको न ग्राप ग्रांधेरा कह सकते हैं ग्रीर न उजाला।



# 📲 साध्य श्रोर साधन 🐎

(हरिदत्तसिंह, ग्रध्यक्ष हिन्दी विभाग युवराजदत्त-पोस्ट ग्रे जुएट कालेज लखीमपुरखीरी)

पाथिव सभ्यता के इस वर्त्मान यूग में, जीवन के सभी क्षेत्रों में क्रान्ति-कारी परिवर्तन हए हैं। यूग-यूग की चिर पोषित, मान्यतायें विश्वास तथा ग्रास्थायें टूट टूट कर नये भावों, विचारों भीर नवीन जीवन-मृत्यों को जन्म दे रही हैं। शताब्दियों से लोक-जीवन का परिचालन करने वाले ग्रादशों की श्रुङ्खलायें, भौतिकता के प्रहार से, क्षत विक्षत होकर, विखर रही हैं। वैज्ञानिक अनुसन्धानों की बाशातीत सफलता ने मनुष्य की बुद्धि की विस्मय जनक व्यामीह की अवस्था में डाल दिया है । जीवन की प्रत्येक वस्तु जिससे भाथिक भ्रम्युदय सम्भव हो, अथवा ऐसी शिक्षा दीक्षा जिसके द्वारा हमें अधिकाधिक वन एवं वैभव प्राप्त हो सके, बड़ी चित्ताकर्षक तथा आदरसीय प्रतीत हो रहीं हैं। दिव्य तथा उदात्त गृणों की स्राराधना से विरत, मानव जाति के स्रन्तनिहत पारस्परिक देष श्रीर ईप्या प्रबल रूप धारमा कर रहे हैं । प्रतिद्वन्दिता घोर निर्दयता, ग्रसत्य ग्रीर मिश्याचरण युग धर्म बन बैठे हैं। ऐसा प्रतीत होता है कि मानो जड़वाद ने हुमार जीवन पर पूर्ण झाधिपत्य जमा लिया है। सर्वत्र निराशा, ग्रविस्वास ग्रीर भय का वातावरसा व्याप्त है । मनुष्य का कृतित्व स्वयं उसके संहार का कारण बनने जारहा है। मानव जाति के इतिहास में, ऐसी विषम तथा भयानक परिस्थितियां अभूतपूर्व हैं।

जड़वाद के गम्भीर श्रावर्त में निमजमान जगत को यदि घ्वंस ग्रीर बिनाश से बचाना है तो उसे श्राध्यादिमकता का सहारा देना होगा । कोटि-कोटि कर नारियों के हृदय में भौतिकता की जो प्रचण्ड ज्वाला धमक रही है, उसे बुभाने के लिये श्राध्यादिमकता की प्रवल मन्दाकिनी को प्रवाहित करना होगा। सम्भिष्यं विश्व को दिव्य तरंगों में बहाये बिना जीव का कल्यागा सम्भव नहीं है।

जीवन और जगत के गम्भीर तथा जिंदल प्रश्नों पर चिन्तन करते हुये संसार के सभी श्रेष्ठ मनीषियों ने इस बात को स्वीकार किया है कि यह दृश्यमान बगत, मनुष्य की चरमगित नहीं है । उनका कथन है कि हम लोग अपने "वर्तमान सविशेष (साक्षेप) भाव के पीछे विद्यमान निविशेष (निरपेक्ष) भाव में

लौटने के लिये अग्रसर हो रहे हैं। ' हम चाहें या न चाहें हमें अपने उस ग्रादि कारण में लौट ही जाना पड़ेगा जिसे ईश्वर या निरपेक्ष सत्ता कहते हैं। अपनी मूल ग्रवस्था में पहुँचे हुये बिना हमारी जीवन यात्रा की परिसमाप्ति नहीं हो सकती है। हम ग्रपनी मूल ग्रवस्था से ग्राये हैं ग्रौर पुन: उसी में लौट जायेंगे—

"बतो व इमानि भूतानि, जायन्ते, येत जातानि जीवन्ति यत प्रयन्त्यभि संविद्यान्ति।" तैतिरीय उपनिषद्

श्रर्थात् जिनसे सब पैदा हुए हैं, जिनमें उत्पन्न हुये समस्त प्राग्गी स्थित हैं श्रीर जिनमें सब फिर लौट जायेंगे।

तात्पयं वह है कि मनुष्य के जीवन का लक्ष्य, वह ग्रन्तिम ग्रवस्था है जहाँ वह शून्य के ग्रत्यन्त निकट पहुँच जाता है ग्रांर यही स्थान समस्त वाह्य शक्ति का ग्रादि कारण है जिसमें महा प्रलय के बाद सब कुछ लौट ग्रायेगा। इस दशा को पाने के लिये स्वयं शून्य हो जाता पड़ेगा। ग्रयने द्वारा निमित्त सभी वस्तुग्रों का परित्याण करना होगा ग्रयवा उनमे मुक्त होना पड़ेगा। सृष्टि रचना के समय हमारी जो नग्न ग्रवस्था थी उसे ही पुनः प्राप्त करना हमारा चरम परम ध्येय है।

मनुष्य ग्रारम्भ में शुद्ध ग्रीर पूर्णं था। फिर प्रकृति के संसर्ग से उसमें नाना प्रकार के विकार उत्पन्न हुये ग्रीर उसकी ग्रवनित हुई। मल, विक्षेप, ग्रावरण ने ग्रात्मा के भास्वर स्वरूप को ग्राच्छादित कर लिया। वह सूक्ष्म से स्थूल होता चला गया। मनुष्य की वर्तमान ग्रवस्था, निश्चय ही उसकी एक ग्रवनत ग्रवस्था है। यदि यह कहा जाय कि हमारी वर्तमान ग्रवस्था ही उच्चतम दशा है तो फिर प्रश्न यह होता है कि संसार में इतना शोक ग्रीर सन्ताप क्यों है? यदि जीव की यही उच्चतम ग्रावस्था है तो इसका ग्रवसान क्यों होता है? जिसमें उत्थान ग्रीर पतन होता रहता है, जिसमें विकार ग्रीर ग्रस्थायित्व है, वह मनुष्य की कभी भी सर्वोच्च दशा नहीं हो सकती है। हमारा जीवन भयंकर ग्रभावों में परिपूर्ण है। ग्रतः हम इसे पूर्णता की स्थित कैसे कह सकते हैं हम जितना ही शीघ इस 'मानव संज्ञक' ग्रवस्था विशेष का ग्रातक्रमण कर ऊपर चले जायें तथा ग्रपने मूल रूप को प्राप्त कर लें उतना ही हमारा कल्याण है। ग्रात्मा की स्वरुपावस्थिति मानव जीवन का स्वाभाविक उद्देश्य है। जब तक मनुष्य ग्रपने स्वरूप में, स्थिति न प्राप्त करेगा, ग्रथवा कम से कम स्थिति-लाभ के सच्चे साधना-मार्ग में पदार्पण नहीं करेगा,

तब तक अपने शुभाशुभ कर्मों के ग्राधीन होकर प्रकृति के प्रवाह में, अर्फ्ष में, नाना शरीर धारण करते हुये, काल की गति से बहता रहेगा। जन्म-मरण के चक्र में नियमतः उसे श्रार्वतन करना पड़ेगा।

साध्य का स्वरूप स्पष्ट हो जाने पर साधन निर्वाचन की बात ब्रानी है। हमारे ऋषियों और घार्मिक उपदेश को ने, ईश्वर प्राप्ति के उपायों के विषय में विस्तार के साथ, धर्म प्रन्थों में विचार किया है। ईश्वर अथवा परब्रह्म को पाने के लिये हमें उन साधनों को अपनाना होगा जो हमें पूर्ण अनिस्तत्व की ब्रोर ले जासकों। जनम जन्मान्तर से सचित संस्कारों, जटिलताओं और विभिन्न आवरणों के रहते हये उपर्यु के दशा की प्राप्ति सम्भव नहीं है। अतएव बर्तमान के संस्कारों का बनना रोक कर, पुरातन संस्कारों का, भोग द्वारा निर्मू लन परमावश्यकीय हो जाता है। क्योंकि हमारी इच्छायें तथा वासनायों ही आवर्तन और विवर्तन की यूल कारण हैं। यदि हमारे मन में समभाव की दशा उत्पन्न हो जाय तो परिस्थितियों और वातावरण का इस पर कोई प्रभाव नहीं पड़ेगा और इसके अन्दर कोई हलचल भी उत्पन्न नहीं होगी। वासनायों, उत्तेजनाओं एवं इच्छाओं का आवेग कम हो जायेगा और दुख, हर्ष, भय तथा शोक भी हमारे सामने से लुप्त हो जायेंगे।

दुः खेऽबनुद्विग्नमनाः सुखेषु विगत स्पृष्टः की स्थित स्वयमेव उत्पन्न होजायेगी किन्तु मुख्य का मन प्रत्यन्त चंचल है। वह एक क्षणा के लिये भी स्थिर नहीं होता है। वह निरन्तर कियाशील बना रहता है। 'हरहाई' गाय की तरह इघर उधर भटकना, इसका स्वभाव बन गया है। प्रवकाश के क्षणों में, निरुद्देश्य चुमने की छूट देकर, हमने ही इसे वर्धाद कर दिया है। वर्षों तक यह किया चत्री रही है। ग्रव इस प्रवस्था में यदि हम मन को नियन्त्रित भी करना चाहें तो हमें बहुत कम सकत्रता मिलती है। विषयों की मदिरा से मदमस्त मन धम दम के ग्रंकुरा को न मानता हुगा, जिधर चाहता है चला जाता है। मध्य प्रतक्ष श्रष्ट साधक कन्नीर ने मनुष्य की परवशता का ममंस्पर्शी चित्र मिल्कित किया है:—

मन गयन्द माने नहीं, चले सुरत के साथ। दीन महाबत क्या करें, ग्रंकुस नाहीं हाथ॥ योगिराज भगवान कृष्णा ने गीता में कहा है:—

श्रसंशयं महाबाहो । मनो दुर्गिगृहंचलम् । वही मन जो जीव की घोर दुर्गीत का कारण बना हुआ है, शुद्ध एवं निर्मेल में जगमगा उठता है। ग्रभ्यासी की संमग्र चेतना, ग्रखण्ड ईश्वरीय धारा से पिर्ण्लाबित हो उठती है। इस शक्ति के प्रभाव से साधक के अन्तस में सोया हुआ असीम सींन्दर्य जग उठता हैं। ग्रसीम ससीम में हिलोंरे लेने लगता है। जिसके फलस्वरूप ससीम का सीमा भाव हट जाता है श्रौर ग्रमीमता की ही पुण्य दशा उसमें ब्याप्त हो जाती है। समुद्रै बूँद में समा जाता है ग्रौर किर ग्रन्तर को बतलाने वाले शब्दों का खेल भी समाप्त हो जाता है जिस साधक के मन में दिव्य बनने की ग्रभिनाष जंग जग हैं उसका जीवन धन्य हो जाता है। ग्रायुनिक युग में इस प्रकार की सहायता, ग्रन्य साधना-मार्गों में दुर्लभ है।

सहज-मार्ग साधन। इस युग के लिये श्रेष्ठ वरदान है। वह मानव कल्यामा / की ग्रसीम सम्भावनाम्रों को संजोये हुए हैं। राष्ट्रीय जीवन के विलुष्त तेज, शौर्य चारित्रिक गौरव ग्रौर गरिमा को समुन्नत करने का इसमें विराट प्रयास सिन्निहत है।

--5-515-8--

## प्रभु का विश्वास

जहाँ कहीं भी मैं जाता हूँ प्रभु तेरा लेकर विश्वास स्रोले वहीं द्वार तुम मिलते ग्रधरों पर लेकर मधु हास।

उषा किरए। वनकर तुम मेरा कर देते हो दूर श्रंथेरा विहग स्वरों में जगा सवेरा हंस देते हो मेरे पास जहाँ कहीं भी मैं जाता है प्रभू तेरा लेकर विश्वास ।

गगन शिखर पर सूर्य बढ़े जब कम बक्र बलता है घोर बाब्य सभान सभी कर्मों से खींचा करते अपनी श्रोर।

ग्रौर सॉफ को पात हमारे थके हुए हम ले रतनारे तारक मुकुट शीश पर धारे लाते स्वप्नों का उल्लास जहाँ कहीं भी मैं जाता हूँ प्रभु तेरा लेकर विश्वास 1

> भुरेशचन्द्र, बिड़ला डिग्री कालेज श्रीनगर गढ़वाल

## 📲 अं सहज-मार्ग एक नृतन युग दर्शन 🖫

लेखक -- श्री जगदीशकुमार 'मृगेश'

प्रसिद्ध दार्शनिक सुकरात पर शासन ने ग्रभियोग लगाया वह कि एथेंस के नवयुवकों को पथ भ्रष्ट करता है। दार्शनिक न्यायाधीशों की ग्रज्ञानता पर मुस्कराया ग्रौर दिये गये विष के प्याले को हँसते-हँसते पीकर मर गया। सुकरात ने जो कार्य जीवन में नहीं किया वह कार्य उसके मरने के पश्चात हुग्रा। क्रांति हुई ग्रौर सारा समाज बदल गया।

सच क्या है ? कहकर न्यायाबीश ने थोड़ी देर माथे पर बल देकर सोना और अपने प्रश्न को अनुगंल मानकर ईसा मसीह को फाँसी का आदेश दे दिया। ईसा क्रांस पर लटका दिये गये लेकिन वही क्रांस नवागत पीढ़ियों के लिये सत्य अहिंसा और महान् विलदान का प्रतीक बन कर पूजन सामग्री बना।

सत्य की सदैव जय होती है। इतिहास कहता है कि जिन महापुरुषों ने सभाज की ग्रांखें खोलीं, प्रकाश का रास्ता बतायां उनके साथ समाज ने पूर्णवर्वरता दिखायी। उनका जी भर ग्रपमान किया, निन्दा की देश से निकाल कर माना यहाँ तक उनको विलवेदी पर भी चढ़ा दिया गया।

प्रत्येक युग में विश्व के हर समाज में ऐसे पथ प्रदर्शक ईश्वर की ग्रोर से भेजे जाते रहे हैं जिन्होंने सत्य न्याय ग्रीर धर्म का रास्ता बतलाया है। साथ-साथ में यह भी कटु सत्य है कि ऐमे महापुरुओं, महात्माग्रों ग्रीर संतों को उनके जीवनकाल में नहीं पहचाना गया। भारतीयों का ग्रद्धट विश्वास है कि जब-जब ग्रधर्म फैलता है, तब-तब ईश्वरीय शक्तियां ग्राती हैं। वेदों की गुद्धता को जब समाज ने नष्ट किया इन्द्रिय लोलुपता, बढ़ी, ग्राडम्बर की, जड़ें जब गहरी होने लगीं तब गौतम बुद्ध सम्यक पथ निर्दिष्ट करने के लिये तथा जप तप की ग्रसारता को सिद्ध करने के लिये तथा धर्म को ग्रुद्ध रूप प्रदान करने के लिये ग्रवतिक ने भी किया ग्रागे चलकर कबीर दास, नानक, दादू, तुकाराम, सन्तज्ञानेश्वर, रामकृष्ण परमहस ग्रीर विवेकानन्द सरीखे कवि सन्तों ग्रीर महात्माग्रों ने प्रकाश किया । युग की ग्रावश्यकतानुसार ग्रादिकाल से, लेकर ग्राज तक ग्रनेकों ऋषियों-मुनियों, ज्ञानियों, दार्शानकों ग्रीर तत्व वेत्ताग्रों ने ज्ञान ग्रीर ग्रनुभव के ग्राधार पर समाज को पथ प्रदान किया। जिसको जिस मार्ग से लक्ष्य मिला या

लक्ष्यानुनि हुयी उसने उस मार्ग की श्रेष्ठता का प्रतिपादन किया। इस प्रकारश्रनेकों शास्त्रों का स्वजन हुया, श्रनेकों मार्ग सामने श्राये, इस प्रकार श्रनेकों मतमतान्तरों का उद्भव हुया। श्रागे चलकर श्रयोग्य एवं भोगविलासरत श्रनुयाइयों ने श्रयंत्रा महाधीशों श्रीर उत्तराधिकारियों ने भक्तजन समाज को स्वार्थ सिद्धि हेतु भटकाया जिसका परिगाम यह हुश्रा कि श्रांतों में ज्योति बढ़ने के स्थान पर श्रांतों का शितदा हीं समाप्त हो गया। धर्म प्रधान देश होने के कारण हर क्षेत्र में अनुसंधान हुये। द्वेतवाद श्रद्धैतवाद, श्रुद्धाद्वैतवाद द्वताद्वैतवाद, विशिष्टा द्वैतवाद श्रादिवादों का ऐसा वादिववाद बढ़ा कि वास्तिवक लक्ष्य ही भूल गया। श्रेष्ठ वैष्णाव संघर्ष में युगों तक लाठियाँ चलीं। स्थिति यहाँ तक श्रा पहुँची कि तुलसी को समन्वय स्थापित करना पड़ा । इजारों वर्ष व्यतीत होगये श्राज तक पत्री नहीं तय हो पाया कि ईश्वर साकार है या निराकार श्रयी। जड में पानी देने के बजाय पत्तिमाँ सीचते रहे।

वेदों के एकेश्वरवाद, उपनिषदों के ब्रह्मवाद पूरागों के बहुदेववाद श्रौर गवतारवाद से लेकर जयदेव मीरा सूर ग्रीर तुलसी की भक्तिभरी रागिनी तक में उसी एक सत्ता का गृगा गान तथा वर्णन मिलता है। कवीर, नानक ग्रीर दाद की अनुजी ज्ञानोक्तियों से लेकर जायसी ग्रादि संत कवियों की सुकी साधना पद्धति तक एक ही विषय का भिन्नरूगों में विवेचन मिलता है। शासुराचार्य मध्वाचार्य वल्लभाचार्य ग्रीर विवेकानन्द पृभृति उच्च कोटि के ज्ञानियों सतों और बिहान मीमांस को के ग्राध्यातिमक निष्कर्षों तक ग्रथाह ज्ञान भंड र हमें उत्तराधिकार मे प्राप्त हुया है परन्तु प्रश्न यह है कि इन अनुसंघान प्रन्थों का प्रध्ययन वया म्राज व्यस्त मनुष्य के लिये सम्भव है ? इस समय इन ज्ञान ग्रन्थों की व्वावहारित उपादेयता क्या है ? केवल ईश्वर के स्वरूप के वारे में वाह्य ज'नकारी प्राप्त कर लेना, भिन्न भिन्न मतो पंथों ग्रीर सम्द्रदायों से परिचित हो जाना या पांडित्य प्रदर्शन हेतू उनका तुलनात्मक अध्ययन कर लेने से लक्ष्य की प्राप्ति हो सकती है ? क्या विना पैरो को ग्रागे वढाये हुये किसी भी स्थान पर पहुँचने के लिये भिन्न २ रास्तों की जानकारी पर्याप्त हो सकती है ? यदि नहीं तो इनके अध्ययन की उपादेयता क्या? ग्राज तो कुछ करने का समय आ गया है। असिलयत की बात वतलाने वाले की आवाज मैं सून रहा हूँ। यह किसकी आवाज है जो कह रही है कि पोथियाँ न लादो, इसान को गधा वनना शोभा नहीं देता पुस्तकालय में वठकर जीगां शीगां विशाल काय प्रयों में माथा पच्मी करने के वजाये सब कुछ भूल कर कुस्संकार छोड़कर नयी विदा सीखने चलो ।

ऋषि ने ग्राचार्य ने विद्यालय खोला है वहाँ चलो ग्रौर वर्ग्माला के तये ग्रक्षरों को सीखो । वह भेजा गया है । युग ने उसे बुलाया है उसी प्रकार जैसे कभी सृष्टि नियंता ने मुकरात को, ईसा मसीह को, मोहम्मद साहब को भगवान बुद्ध ग्रौर महावीर स्वामी को घरती पर भेजा था एक विष का प्याला पी गया, दूसरा फांसी पर चढ़ गया तीसरा मक्के से मार मार कर निकाला गया, शेप महात्माश्रों की समाज ने उपेक्षा की तो भाई इस विषान्ध युग का नव ग्रमृत कलश धारी, सहज मार्ग का सृष्टा, भी दरवाजे २ दौड़ रहा है, धन के लिये नहीं, मान सम्मान के लिये भी नहीं, हम सबको दिव्य सुधा देने लिये जीवन को जीवन देने के लिये, कर्तव्या कर्त्तव्य का ज्ञान कराने के लिये, खोयी हुयी दिव्य दशा को प्राप्त कराने के लिये ग्रौर इस तमन्ना के साथ कि कोई भाड़ लगवाले बिह्न जो कुछ भी उसकी भोली में है ? सब का सब लेने योग्य कोई बन जाय । यह सच्चे फकीर की दिल की ऊंचाई है । क्या ऐसे व्यक्तित्व वार वा धरती पर ग्राते हैं ?

श्राज की स्थिति प्राचीन युगों से भिन्न है। जितना सामाणिक विचटन श्रीर स्रतंतुलन श्राज बढ़ गर्या है उतना किसी समय भी न बढ़ा होगा। भौतिकतावादी हिष्ट कोएा ने आध्यात्मिकता को भारी क्षिति पहुचाई है। विचार धारा बदल गयो है। व्यक्ति देद्वियों की तृप्ति को सुख मान रहा है। श्रा हाँआ की उत्ताल तरंगे उठ रही है इंसान लम्बी घुड़ दौड़ में हाँफ हाँफ कर गिरता जा रहा है। धन को एरमात्मा मान लिया गया है। श्रानास्था बढ़ती जा रही है। समाज केन्द्र से हट गया है। श्रात्मा श्रीर ईश्वर में उसे विश्वास नहीं दिखाणी देता। शान्ति का रास्ता हटा जा रहा है। इन्सान इन्द्रिय जन्य श्रशान्ति में शान्ति की कल्पना कर रहा है। जीवन जैसे मृगतृष्णा बन गया है। एक श्रजीव श्रव्यवस्था श्रीर कलह फैली हुयी है।

ऐसे युग को सँतुलन प्रदान करने वाला महात्मा भी पूर्व के महात्माओं

'। से अधिक समर्थ होना चाहिये। ऐसी सामाजिक परिस्थितियों में आध्यातम के प्रकाशाभाव के कारएा फैले हुये भौतिकता जन्य निविड अवकार में

• भटकती हुयी भ्रमित और त्रासित मानवता के पथ प्रदर्शन हेंतु ईश्वर ने

परम पूज्य बाबू जी महाराज को समयानुकूल सहज मार्ग का ज्योतिर्मय संदेश देने के लिये भेजा है।

यह मार्ग ज्ञानी अज्ञानी, धनी, निर्धन स्रौर हर जाति के मनुष्यों के लिये समान रूप से ग्राह्म हो सकता है। यह प्राचीन प्राप्त के राज योग

के सामन है जिसमें आवश्कता नुसार परिवर्तन करके शुद्धरूप में सामने प्रस्तुत किया गया है।

मार्ग व्यस्त जीवन यापी मानव समाज के लिये ब्यावहारिक उपयोगिता रखता है। सादगी और ब्राडम्बर हीनता इसकी प्रमुख विशेषता है। साधना प्रणाली जिंदल और दुःसाहय नहीं। सांसारिक कर्मों को विधिवत करते हुये इस मार्ग को अपना कर हृदय की सचाई और गृरु की अनुकम्पा के द्वारा कोई भी साधक उच्चतम आध्यात्मिक अवस्था प्राप्तकर सकता है। इस सहज मार्ग के दर्शन में अते हों विशेषतायें हैं। योग के सोपानों को भी अनुभव और गवेषणा के आधार पर बाबू जी महाराज ने कम कर दिया है। हृदय चक्र के नीचे स्थित चक्रों की सिद्धि को अनावश्वक वताकर प्रचलित योगिक मान्यताओं को इस मार्ग ने चुनौती देदी है। प्रेम भिक्त ज्ञान और कर्म से समिन्वत यह मार्ग पिछले सभी पंथों या दर्शनों से अधिक पूर्ण है।

सूफी दर्शनका प्रमतत्व, कबीर भ्रादि ज्ञानी योगियों का ज्ञान तत्व भ्रौर गुरु महत्व सपुशोयासको का भिक्त तत्व भ्रौर गीता के श्रनासक्त कर्मवाद का समन्वय तो इसमें हुन्ना ही है साथ २ में भ्रद्भुत सादगी, प्रकृतिक वातावरण आडम्बर हीनता साधना सम्बंधी सरलता, व्यावहारिक उपयोगिता, कथनी के स्थान पर करनी को वरीयता, वैज्ञानिकता तथा प्रारणाहुति Yogic Transmission की मृतक परम्परा का पुनर्जागिरण इस मार्ग की कुछ स्थूल विशेषतायें हैं । भ्राध्यात्मिकता के धराल पर भ्रमेकता में एकता का सिद्धांता प्रतिपादन विश्व शान्ति भ्रौर जनकस्थारण के लिये कितना लामदायक होगा यह कहने की बात नहीं है ।

सहज मार्ग वाह्य जीवन को सुव्यावस्थित एवं सुखमय बनाकर ग्रांतरिक विव्यता को प्रकट करने के लिये कृतसंकल्प है। यह मार्ग सबसे पहले मानव जीवन के वास्तिक लक्ष्य को बताता है तथा स्वरूप का ज्ञान कराता है। प्रारााहुति का ग्रजेय ग्रस्त्र इसके पास है जिसकी शाक्ति के बारे में पूज्य बाबू जी महाराज के ये शब्द ध्यान देने योग्य है:—

"यह केवल प्रास्पाहृति की ही शक्ति है जो कि सहज मार्ग का मुख्य श्रंग है जो इस अत्यन्त कठिन कार्य को [ईब्बर प्राप्ति का कार्य] इतना सुगम बना देती है श्रोर इस जन्म जन्मातर की समस्या को एक ही जीवन के श्रादर सुलका देती हैं"।

—लेख चरम कोटि पृष्ठ **५** 

इसीलिये मैं कहता हूँ कि सहज मार्ग एक नूतन युग दर्शन है। यह समस्त विश्व का मार्ग बनकर रहेगा क्योंकि इसके विना विश्व शान्ति ग्रौर ग्रांतरिक शान्ति सम्भव नहीं।

यह मार्ग समस्त विज्ञानो, धर्म की श्रमुसार रूढ़ियों को चुनीती देने ग्रापा हैं। लगता है कि यह इस विशिष्ट युग का ही दर्शन नहीं है श्ररन् ग्रगिशत ग्रनागत युगों का ग्राह्म दर्शन होगा।

ग्रपनी वैज्ञानिकता, पूर्णता ग्रौर गुरुता के कारण यह विश्व भर में फैलकर रहेगा । यह प्रचार का मुहताज नहीं । इसके परिचय देने की ग्रावश्यकता नहीं । क्या सूर्य के विषय में पिचय की ग्रावश्यकता होती है ? क्या दीप पतगों के घर ग्रपना परिचय देने जाता है ? क्या सुकरात ग्रौर ईसा ने सत्य ग्रौर न्याय की रक्षा के लिये किसी से भीख मांगी ? सत्य स्वतः चमक उठा है । युग का यह सत्य भी स्वतः चमक उठेगा ।



प्रश्न—ग्रवतार के संस्कार बनते हैं कि नहीं। ग्रौर मन होता है कि नहीं।

उत्तर—ग्रवतार का मन तो होता है। परन्तु उसके संस्कार नहीं बनते हैं। कि वह तो काम करने के लिये संसार में श्राता है। इसीलिए मन होता है। संस्कार इसी लिये नहीं बनते कि वह एक खास जगह की फ़नाइयत लिये हुए ग्राता है। ग्रोर उसीमें लीन होजाता है। ग्रीर यदि फ़नाइयत है। तो संस्कार नहीं बनते क्योंकि फिर तो वह काम करता हुग्रा भी उसी श्रपने स्थान में लय रहता है जहाँ से कि वह ग्राता है।

٠,

श्रववा निवुलवा औं निविमा की छैयाँ में जगर मगर मोरा दीप रे। धरती की गोदी में खेले रे चँदरमा उतर्वो सुरज श्राधी राति में, बाती से चुइ चुइ गिरिले नखतवा रस-बंदा ज्यों बरसाति में, पुरती बयरिया ककोर बन का पाला, किलमिल जले मोरा दीप रे। माटी का दीपक तनवा तपावै. जैसे जती बुड़ो ध्यान में , हियरे का नेहा तिल तिल जलावै, दै दै उजेरा जहान में, कारी कुहा का करेजवा को फार, ग्राली ! बिना मोरे दीप रे। भूकि भूमि ग्राये ग्रनगिन पॅतिगे, जुद जीर परा है ऊ जिनके लिये, जेहि के लगी लौ जरा जैसे दीपक, व्है के जों धैया सुधा-रस पिये, मातृस को देउता छुनों में बनाब, पारस-मनी मोरा दीप रे दियना जरै जैसे भिन्सार हाँगा, कूजै 'सबद' मोरे कान में, धरतिउ बदलिगं श्रकासौ बदलिगा. खिलिगे 'क़ँवल' सब बिहान में, तोरे 'सहज' - रंग रंगि भइ रंगीली, सतरंग अरं मोरा दीप रे। श्रोढे चदरिया मैं बनि गइ बदिया, बैठी तकों वाकी राह मैं, याही नगरिया में ढुँढिहै बवरिया, 'सॉई' हैं मोरी निगाह में, ससुरे की बैठी हों करि के तयरिया, जुग जुग जिय मोरा दीप रे। <u></u> रमापति **डीं**गर (सीतापुर)

## घर जाकर दखना

(रा. न. महेन्द्ररकर,हैदराबाद)

ग्राज से २८ मास पूर्व मुक्ते एक कम्युनिष्ट नित्र द्वारा पूज्य श्री कुमारस्वामी जी का परिचय हुग्रा। वह नित्र यदि कम्युनिष्ट नहीं होते तो उनकी इस बात पर, कि उन्होंने श्री कुमार स्वामी जी से प्राग्गहृति प्राप्त की जिससे वे एक ग्रवर्णानीय स्थिति को प्राप्त हुए श्रीर दूसरी सिटिंग में भी उनकी स्थिति ग्रन्तस्थल की गहराई में उसी प्रकार शांति की श्रनुभूति युक्त रही, बिश्वास ही नहीं करता किंबहुना एक ही शब्द में उन्हें कहता कि यह सब ढकोमला है श्रीर जताता कि उसमें न फसें ग्रीर ग्रपनी जिंदगी बरबाद न करे । वह मित्र एक जिज्ञासु थे ग्रीर तार्किक भी । उन्हें शांति की प्यास थी, इसलिए वे उन दिनों ग्राफिस से छुट्टी लेकर हैदराबाद ग्राये थे ग्रीर मेरे पास ही ठहरे हए थे ।

पूज्य कुमारस्वामी जी से वार्ताला हुआ । में जिन्हें परमपूज्य समस्तता था श्रीर जिनकी मुक्तपर बड़ी कृपा थी उन संतोंका में जिक्न किया परन्तु उन्होंने उन महापुरुषों के महत्व की उपेक्षा की जिससे मुक्ते बुरा लगा कि यदि उन्हें उनके गुरुदेवपर श्रेम श्रीर श्रद्धा हो तो दूसरे संनोंको उपेक्षा भाव से नहीं देखना चाहिए । परन्तु प्रारम्भ में मुक्ते क्या पता था कि वे उन सभी संतों की बताई हुई साधन। कर चुके हैं। उससे उन्हें कोई लाभ नही हुश्रा जिनका मैंने उल्लेख किया था । मैंने, मेरा ज्ञान उनसे कहीं श्रिविक है ऐसा उनपर प्रभाव डालने का प्रयत्न किया । तब उन्होंने विनय पूर्वक सचेत किया कि शब्दों के जाल में न फसते हुए प्रत्यक्ष अनुभूति प्राप्त करना चाहिए । यह बात मुक्ते अच्छी लगी जिससे वें ट्रांमिनशन प्राप्त करने को रजामंद हुश्रा । ट्रांसिमिशन से में ग्रन्तःस्थल की खूब गहराई में चना गया । इदि । ज्ञान की सरहहों को पार कर गवा । उसने मुक्ते ट्रांसिमिशन की उणादेवना पर विश्वास हुग्रा श्रीर तब मेरे श्रानंद की सीमा न रही । बाबूजी वा यह वाक्य "An earnest cry of the aspirant brings the Mister at his door" कितना यथार्थ है इसका परिचय मिला ।

उन दिनों मेरी मनकी दशा विचित्र थी । बचपन से ही ग्रध्यात्माकि रुचि से मैने श्रनेक साधनाएं की थीं । रात दिन नामस्मरण वर्जी करता रहा धीरे २ एक एक महात्माश्रों के सम्पेक में श्राता गया । साधना चलती

रही। श्रंत में एक महात्मा ने लिखा कि your progress is satisfactory. you need not send your diaries furtheremore, यद्यपि मेरी वाह्य साधना उनकी दिष्टमे समाधानकारक हो परन्तु स्रांतरिक शांति का एक करा भी मुक्ते प्राप्त नहीं हमा। स्रतः उसके पश्चात् स्रन्य महात्मा के स्रार्शीबाद का भाजन बन गया । उन्हीं बतायी हुई पद्धति से साधना चलती रही। पर मनकी स्थित में कोई परिवर्तन नहीं हुआ। मेरी उलभनों ग्रौर शंकाग्रों के विषय में दिये गये उत्तर Control of mind नामक पुस्तिका के रूप में प्रकाशित हुई। सभी प्रकार की सहायतात्रीं के बाबूजद मन की स्थिति में कोई परिवर्तन नहीं पाया । यद्यपि बाह्यतः लोग मुभे एक अध्यात्मिक व्यक्ति समभते परन्तू मेरे भीतर की वासनाएे ज्यों की त्यों थी । जीवन के ४२ वर्ष ऐसे ही बीत गये । अब इसी तरह बिताकर कैसे जीवन के ध्येय की प्रिष्त होगी ? इस प्रकार मनमें विचार चलते रहते । ग्रांत में यह विचार ग्राया कि किसी महापच्य की खोज कर ली जाये ग्रौर उनके चरणों में बैठकर साधना करके जीवन को धन्य बनाया जाये । मनकी ऐसी उथल पुथल की श्रवस्था में मुभे ऐसा लगा कि श्री कुमारस्वामी के दर्शन एक महान ईश्वरीय देन है। लगन के साथ सड़न मार्ग की पद्धति से ध्यान करता रहा। प्रतिदिन सायं उनके पास सिहिंग द्वारा प्राणाहित प्राप्त करता रहा । तबसे जीवन में सरसता ग्राने लगीं श्रीर मनका बोभ कम होता गया।

चार महीने के पश्चात् वसंत पंचमी करीब ग्रा रही थी मैंने कभी नहीं सोचा कि मैं शाहजहांपुर जाऊं। एक तो ग्राथिक किठनाई दूसरे कुछ कूंजसी की सी ग्रादत। परन्तु एकाएक मनमें ऐसा विचार ग्राया कि इस शरीर का क्या भरोसा ? पहले गुरुदेव के दर्शन करना चाहिए ग्रौर इस तरह ग्रपने को कृतार्थ करना चाहिए। बस मैं चल पड़ा, शाहजहांपुर को।

मेरी एक मात्र इच्छा थी कि मुक्ते स्वयं गुरुदेव द्वारा ट्रांसिमशन मिले । मेरी प्रार्थना पर श्री कुमारस्वामी जी ने बाबू जी के नाम एक पत्र लिखकर दिया था जिसे मैने शाहजहांजपुर पहुँचने पर बाबू जी कि सेवा में पहुँचा दिया दूसरे दिन बाबू जी से पत्र के बारे में मैने पूछा तो उन्होंने कहा "हां, हां मैने पत्र पढ़ा है। तुम्हारे बारे में श्री कुमारस्वामी ने बहुत कुछ लिखा है। बिठला लूंला, बिठला लूंगा"। दूसरे दिन सायंकाल ४ बजे बाबूजी ने सिटिंग दी सिटिंग के पश्चान् मेरे मन में कुछ श्रोछे विचार श्राये। सोचा मि यहां श्राकर क्या श्रिधक मैने पाया ? इतने रुपये खर्च हुए श्री कुमारस्वामी की

सिटिंग से ग्रधिक कुछ नहीं ग्रनुभव में ग्राया । तुरत ही इन ग्रोछे विचारों को मैंने मन से हटा दिया । उसके ३—४ दिन के पश्चात बाबू जी हमारे कमरे में श्री जागीरदार को जो एक पुलिस ग्रधिकारी है ग्रौर वे कुछ ग्रस्वस्थ थे, देखने ग्राये ग्रौर ग्रप्रत्यक्ष रूप से मेरे गंदे विचारों का यह कहते हुए कि "जागिरदार जागीरदार, तुम यह समभते हो कि यहां ग्राने से क्या मिला ? घर जाकर देखना निराकरण किया । वह जागीरदार, जो शाहजहांपुर ग्राते समय खूब बुखार ग्रस्त हो गये ग्रौर यहां तक कि जनके लिए बैठना भी कठिन था ग्रौर हम जनकी जब कुछ सुश्रूषा करने जाते तो निश्चितता से ये कहते कि यह बीमारी कुछ नहीं, बाबू जी का यह खेल है, वह मेरी क्लिनिंग कर रहे हैं । कैसा दृढ विश्वास ग्रौर बाबू जी के प्रति ग्रगाध श्रद्धा ! ऐसे व्यक्ति क्यों सोचने लगे कि उसे यहां ग्रकार क्या मिला ग्रप्रत्यक्ष रूप से बाबू जी का इशारा मेरे उस दिन के ग्रोछे विचार की तरफ था । मेरे ग्रोछे विचारों ने मुक्ते लिजत कर दिया।

बाबू जी कभी २ हम सब सत्सिंगियों से किन्ही विषयों पर चर्चा किया करते। इस बीच बाबू जी सहज मार्ग के प्रसार की ग्रावश्यकता पर श्री राघवेन्द्ररावजी से वार्तालाप के मध्य भावावेश में कहा था "घर घर ट्रेनर होना चाहिए" यह शब्द मेरे लिए एक प्रेरिणाका श्रोत बन गये। बाबू जी के इस बाक्य में मानव मात्र के प्रति उनकी ग्रपार दया ग्रीर कल्याग्रामयी भावना भरी पड़ी है। मानव चिंताग्रों ग्रीर व्यग्रताग्रों से मुक्त होकर दिव्य जीवन बिताएं। ग्रतः सहज मार्ग के विस्तार की ग्रावश्यकता मेरे हृदय में स्थान कर गई। इसके पहले मेरी ऐसी मान्यता थी कि सहज मार्ग के ग्रनुसार साधना स्वयं करते जायें परन्तु इसके बारे में ग्रन्यन्यों से कहने की की कोई जरुरत नहीं है। क्योंकि प्यास में साधक, स्वयं ग्रमृत सरोवर को खोजते ग्रावेगे। परन्तु यह मेरी मान्यता ठीक नहीं थी ऐसा बाबू जी के उपरोक्त उद्गार से मुक्ते प्रतीत हुग्रा।

"घर जाकर देखना" । घर जर जाना तो दूर, बाबूजी के मकान से घर जाना तो दूर, बाबूजी के मकान से घर जाना तो दूर, बाबूजी के मकान के फाटक को पार करते ही घर जाकर देखने का प्रभाव प्रारम्भ हुन्ना । हृदय के भीतर ग्रपार ग्रात्म-विश्वास ग्रीर धैर्य निमार्गा हुन्ना । सहज मार्ग के फैलाव के लिए मन में व्याकुलता होने लगी । सहज मार्ग का संदेश कैसे साधकों के पास पहुँचे, ऐसे विचारों की लहरें जोरों से उठने लगीं।

बाबू जी ने पूज्या बहिन कस्तूरी देवी को बरेली स्टेशन पर सुरक्षित उतारने का मुफ्ते ग्रादेश दिया था क्योंकि मैं दिल्ली जा रहा था ग्रौर बहिन ग्रस्वस्थ थी । श्री राजू, डेप्यूटि रेजिस्ट्रार को ग्रॉगरेटिव्हज वेल्लोर (मद्रास) भी साथ थे। श्री राजू के बारे में बाबू जी सत्संगियों से उनका परिचय कराते ग्रीर कहते कि 'यह व्यक्ति प्रेम से भरा हुन्ना है।' मुफ्ते कूछ ग्राश्चय होता था कि उनमें कौन सी विशेषता है। हमारी ही तरह उनका भोजन, रहन, सहन, विनोद ग्रादि था। बहिन कु० कस्तूरी की ग्रात्मिक समन्नत स्थिति के बारे में पहले ही से सून चुका था । ट्रेनमें दोनों से उनकी अनुभूतियों के बारे में चर्चा हुई। उनके अनुभवों को देखकर मैं दंग रह गया। इन चोलों में गुरुदेव ने एक धधकती हुई ग्राग रख दी है, ऐसा महसूस हम्रा । ऐसा लगा कि परमहंस श्री रामकृष्ण परमहंस ने सन्यासियों के एक समूह को तैयार किया था, परन्तु बाबू जी असंख्य गृहस्थों को उसी तरह तैयार कर रहे हैं जिस स्थिति को वर्षों तपस्या कर साधक प्राप्त नहीं कर सकते, सहज रूप से बाबू जी की कृपा उस उच्चस्थिति को प्राप्त करा रही है। तब में समभ गया कि श्री राजू को बाबू जी "प्रेम से पूर्ण" क्यों कहा करते थे ग्रौर पूज्या बहिन कु० कस्तूरी को सत्संगी जगत् क्यों परमादर से देखता है ?

मेरे पास सहज मार्ग की पुस्तिकाएं हस्तपत्रकादि साथ में थी । हैदराबाद वापिस जाते समय मुफे दिल्ली, ग्रहमदाबाद ग्रीर बम्बई से जाना था ।
सहज मार्ग के विस्तार की धुन सर पर सवार हो गई थी। इन स्थानों में
मैंने मित्रों से खूब चर्चा की । ऐसा मालूम होता था कि कोई मेरी वाणीद्वारा सहज मार्ग के विषय में बोल रहा है। बम्बई में एक ऐसी घटना घटी
जिससे मेरे हृदय के ग्रंतःस्थल में छिपी शंका निर्मूल हुई । कदाचित मेरी
शंका को दूर करने के लिए बाबूजी ने यह घटना घटित कर दी हो।
वह यह कि मैं बम्बई में एक मित्र के यहां ठहरा जो एक बड़े कर्मचारी
हैं। मैंने उन से बाबू जी ग्रीर सहज मार्ग के विषय में सुवह ग्रीर शाम
चर्चा की ग्रीर कुछ पुस्तकों भी उन्हें पढ़ने को दीं। दूसरे दिन उन्होंने बताया
कि बाबू जी के विषय में चर्चा से उनके मस्तिष्क का भार जिससे वे
दबे से रहते, कम हो गया है ग्रीर वे ग्रब ग्रत्यन्त शांति महसूस करते
हैं। मैंने उनसे कहा कि प्रत्यक्ष रूप से इसका ग्रनुभव करना चाहिए वह
तो केवल विचार मात्र है। पता नहीं मुफे ऐसा क्यों सुका? एक प्रिसेप्टर

की तरह मैंने उन्हें सामने बिठाकर सहज मार्ग की पद्धित पर घ्यान करने को कहा ग्रीर सहसा गुरुदेव के प्रित उनकी मन की स्थिति को ऊंचा उठाने के लिए मेरे हृदय से प्रार्थना निकली । लगभग ग्राध घंटे के पश्चात् उन्हें बस करने को कहा । देखा, उन्होंने ग्रांखें नहीं खोली थी । शायद वे सुने नहीं होगे इसलिए एक मिनिट के बाद 'फिर बस' करो मैंने जोरों से कहा । ग्रांखें खोल कर ग्राश्चर्य से वे कहने लगे कि ग्राधा घंटा घ्यान करने कहा गया था ग्रीर ग्रव ५ मिनिट में खत्म कर रहे हैं ? उन्हें मेरी बात का यकीन नहीं जाया कि ग्राधा घंटा हो चुका है तब उनकी पत्नी से जो उस समय वहीं पर थी समय का यकीन कर लिया।

इसके पश्चात् उन्होंने जिन शब्दों में श्रपनी स्थिति का हर्षातिरेक से वर्णन किया वह श्रवर्णनीय है । उन्होंने कहा कि वर्षों की उनकी साधना उन्हें कभी भी इंद्रियों के सरहद पार नहीं ले गई। ध्यान प्रारम्भ के बाद उनका शरीर बिल्कुल हलका हो गया श्रीर फिर उन्हें उनका भान नहीं रहा । भीतर लीन हो गये श्रीर शांति की श्रवर्णनीय स्थिति का श्रनुभव किया ।

इस घटना से गुरुदेव ने मेरे मन के भीतर छिपी हुई मेरी शंका कि यह सम्मोहन (Hypnotism) तो नही है ? दूर कर दी । प्रथम प्रथम मुभे हिप्नटिज्म की शंका हुम्रा करती जो धीरे धीरे दूर हुई। मैंने सोचा कि इस मिशन में कोई शुल्क नहीं ग्रीर न प्रिसेप्टर ग्रपनी बडाई या यश चाहते हैं। उसके विपरीत वे विनम्र ग्रीर सेवा भावी हैं। यहाँ तक घ्यान के समय बैठने के लिए शतरंजी तक वे स्वयं बिछाते हैं। इसके बाबजूद भी मैं समफता हुँ बाबू जी की दिव्य ग्रांखों ने मेरे भीतर शंका का भाव हृदय के किसी कोने में छिपा हम्रा देखा हो जिसे दूर करने के लिए ऐसी घटना घटित कर दी हो । इस घटना से मेरी छिपी हुई शंका निर्मूल हुई क्योंकि मैं तो कोई हिप्नाटिज्म नहीं जानता तब उस मित्र को इतनी उच्च स्थिति कैसे प्राप्त हुई ? दूसरी बात, हम पुराणों में पढ़ते हैं भगवान, भक्त की ग्रावाज सुनकर उनकी मदद के लिए दौड़कर श्राते हैं परन्तू मुक्ते ऐसा विश्वास हुआ कि भगवान के दौड़कर आने में कूछ विलम्ब होगा परन्तु गुरुदेव की कृपा उससे ग्रधिक शीघ्र पहुँच जाती है। इस प्रेरणदायी घटना से जहाँ गुरुदेव के प्रति ग्रगांघ ग्रादर निर्माण किया वहाँ यह डर होने लगा कि मैं अपने 'अहं' को तो नहीं बढा रहा हूँ। क्या श्रिसेप्टर की भावना तो नहीं उठ रही है ? तुरन्त ही मैंने सारी घटना बाबूजी को लिख

भेजी श्रीर प्रार्थना की कि वे मुभे इस विषय में मार्ग दर्शन करें।

बम्बई से हैदराबाद वापिस लौटते समय वैसे ही "सहजमार्ग की रुपरेखा" पढ़ने लगा । तब उसमें लिखित एक एक वाक्य ही नहीं प्रत्येक शब्द विराम और अर्थ विराम तक अत्यन्त यथार्थ मालूम होने लगे । तब मेरा गुरुदेव के प्रति आदर और श्रद्धाका भाव इतना बढ़ा कि उनके स्मरण के साथ आँखों अध्याहत अश्रुधारा प्रवाहित होने लगी चार पाँच दिन तक यह स्थित बनी रही ।

अब फिर बाबू जी के शब्द " घर घर में एक ट्रेनर होना चाहिए" गूं जने लगे, मुफ में यह विचार उठने लगे कि यदि वह मित्र मुफ से सहज मार्ग के विषय में नहीं कहता तो अन्यान्य सत्यान्वेपकों की तरह मैं भी घरबार बाल बच्चों को छोड़ कर जंगल की खाक छानता। तब भी सच्चे गुरु की प्राप्तिका विश्वास कहाँ? और फिर बाबू जी की चरण घूलि को मस्तक पर लगाकर धन्य होने का सौभाग्य कहाँ से मिलता? मेरी ही तरह की स्थिति में कई मुमुक्षु होंगे, उनतक सहज मार्ग का संदेश पहुँचाना चाहिए ताकि वे घर द्वार बीबी बच्चे, अपना घंघा छोड़ कर दर दर भटकने से बचें और अपने प्यारे बच्चे घर बार के साथ रहकर उन उच्च स्थिति को प्राप्त करें। जिसके लिए हिमालय की गुफाओ में, निर्जन वनों में बैठकर लोग वर्षों तपस्या से भी उसे पा नहीं सकते।

तब से मेरा एक मात्र यह लक्ष्य रहा कि जहाँ गुरुदेव की कृपा से हम ग्रपने लक्ष्य की ग्रोर ग्रग्नसर होते हैं वहां ग्रन्थान्य साधकों को भी इसका लाभ पहुँचाना चाहिए। इसी विचार ने मुभे ग्रनेक साधकों से सम्पर्क कराया ग्रौर उन तक सहज मार्ग का संदेश पहुँचाया। मेरा ऐसा विचार है कि प्रत्येक सत्संगी को भी ग्रपने २ क्षेत्रों में साध्य साधनों द्वारा सहज मार्ग के सन्देश को पहुँचाना चाहिए। इसी से हम गुरु देव के कुछ हदतक उन्हर्गी हो सकते हैं।

मेरी शाजहाँपुर की यात्रा ने मुक्ते एक महान विश्वास प्रदान किया श्रौर जैसे जैसे हम बाबू जी के निकट पहुँचते हैं वैसे वैसे उनके प्रति अप्रतिम प्रेम पैदा होता है और जीवन में सरसता प्रवाहित होने लगती है।

बाबू जी ने "घर जाकर देखना" १९६४ में कहा था परन्तु म्राज उनकी कृपा से मैं "सब जगह" देख रहा हूँ। बाबू जी की इस म्रपार कृपा का हम कैसे उऋ गा हों ? बाबू जी में हमें शक्ति प्रदानकरें कि हम सहज मार्ग के संदेश को संसार के कोने कोने में पहुँचा सकें !

## परम लदय की खोज

उमांशकर ग्रार्यं सीतापुर

संसार के समस्त लोगों के धन्दर एक मात्र यही इच्छा विद्यमान है कि हम ईश्वर प्राप्ति कैसे करें। यह प्रश्न उठता है कि यह मनुष्य की स्वाभाविक इच्छा क्यों है । विकास वाद से विदित होता है कि सृष्टि से पूर्व ब्रह्म के अन्दर यह संकल्प उठा "एकोऽहम बहस्याम" अर्थात मैं एक हैं बहुत हो जाऊ"। ईश्वर की विचार शक्ति ने ही सुब्टि की रचना की मानव ने जब अपना रूप धारण किया उसके अन्दर भी ईश्वर की शक्ति प्रविष्ट हुई। ग्रतः वही विचार मनुष्य के ग्रन्दर ग्राया । वह भी एक से ग्रनेक की ग्रोर वढ़ा । अब सुख चाहने लगा, धन संग्रह संपत्ति एवं ऐश्वर्य का प्रसार उसका लक्ष्य बन गया। सुख उसके दु:खों का कारएा बनने लगा, ग्राशायें उसकी निराशा की ग्रोर ले जाने लगीं वह शान्त की जगह ग्रशान्त बन गया। ग्रब ईश्वर के स्थान पर उसकी माया को प्यार करने लगा ग्रीर उसे भूल वैठा। म्राज मधिकांश लोग ईश्वर को इस लिये चाहते है कि उन्हें सांसारिक स्ख मिले, परिवार सुखी रहे एवं मान और मर्यादा बढ़े। इस प्रकार मानव अपने परम लक्ष्य को खो बैठा। हमे केवल ईश्वर चाहिये ईश्वर के अतिरिक्त हमे कुछ न चाहिये । हमारे प्रन्दर वह लगन होनी चाहिये कि हम तब तक चैन न लें जब तक हम उसे न पा लेवें।

ईश्वर प्राप्ति को हम दो भागों में विभाजित कर सकते है । पहली उसकी जान कारी थ्रौर दूसरी उसकी प्राप्ति। हम अपनी श्रायु का अधिकांश भाग केवल उसकी जानकारी प्राप्त करने में ही खो बैठते हैं । वेद शास्त्र दश्नेंन एवं वेदांत उसकी जानकारी कराने में श्रसमर्थ हैं। वेद ने तो नेति नेति कह दिया अर्थात ऐसा नहीं ऐसा नहीं । ईश्वर है यह हम सव मानते ही हैं । निराकार श्रौर साकार के भगड़े से कुछ उत्पर उठें श्रौर यह मान ले कि वह जैसा है वैसा ही उसे पाना है।

श्रव हमारे सामने एक समस्या उठती है कि हम उसे कैसे प्राप्त करें। वेदों श्रीर शास्त्रों के श्रवलोकन ने सिद्ध कर दिया कि ईश्वर प्राप्ति इन्द्रियों से परे हैं। वह श्रांखों से देखा नहीं जा सकता कानों से सुना नहीं जा सकता श्रीर न वाएगि से बोला जा सकता है उसे पाने का कोई ऐसा मार्ग होना चाहिये जो इन्द्रियों से परे हो, वह है ध्यान मार्ग (राज योग)। हम योग द्वारा ही श्रापने को उसमें लय कर सकते हैं।

योग के विषय में अब तक यह भ्रांति रही है कि हमें घर बार छोड़ कर

जंगल में जाना पड़ेगा, परन्तु सहज मार्ग ने यह सिद्ध कर दिया है कि ग्रहस्य जीवन व्यतीत करते हुए ही हम ईश्वर को श्राप्त कर सकते हैं। हठ योग के पहले पांच ग्रंग केवल चित्त की एकाग्रता के लिये पालन किये जाते हैं। एक नियम को पूर्णतया पालन करने में एक जीवन लग जायगा। ग्राज हमारा जीवन कितना व्यस्त है, हमारे सामने ग्राये दिन में कितनी समस्यायें रहती हैं, इस युग में इन सबका पालन ग्रसमिव सा है।

घन्य है उस सद् गुरु की जिसने सहज मार्ग की स्थापना करके संसार को सिद्ध कर दिया है कि ईश्वर सरल है, ग्रतः उसके पाने का मार्ग भी सरल है। ग्रन्टाँग योग की पहली पांच सीढ़ियों को छुड़वा कर धारणा ध्यान ग्रौर समाधि से ग्रारम्भ करवाया है। सहज मार्ग की विचार धारा ने सिद्ध ही नहीं किया वरन् यह अनुभव भी करा दिया है कि पहले पाँच ग्रंग केवल चित्त की एकाग्रता के लिये ही किये जाते थे। पूज्य बाबू जी महाराज ने यह सिद्ध कर दिया है कि "एकाग्रता ध्यान का फल है"।

श्रव हमारे सामने यह समस्या ग्राती है कि जिस ईश्वर को न हमने देखा है और न देख सकते हैं, हम उसमें ग्रपने को कैसे लय कर दें ? ग्रावश्यकता इस बात की पड़ती है कि ऐसा सद्गुरु मिले जिसने हमारा जैसा ग्रहस्थ जीवन बिताते हुए सारे मार्ग को तय कर लिया है, केवल वह ही हमारा मार्गदर्शन कर सकता है।

कुछ लोग संदेह करने लगते हैं कि हमारे और ईश्वर के बीच गुरु की क्या आवश्यकता है ? वे लोग गुरु की महत्ता से अनिभन्न हैं । कमरे में यदि विद्युत प्रकाश नहीं होता तो हम बल्ब बदल देते हैं। यदि फिर भी प्रकाश न हुआ तो किसी मिस्त्री को बुलवा कर दिखाते हैं। वह केवल तारों को इघर से उघर जोड़ कर ठीक कर देता है। इसी प्रकार गुरु हमारे मल, विक्षेप और आवरणों को हटा कर हमे शुद्ध बनाता है, उसके प्रयत्नों से हमारा मार्ग सरल बन जाता हैं।

सहज मार्ग पद्धित की विशेषता है "प्रागाहित"। गुरु उस केन्द्रीय शक्ति (CentralForce) को जो हमारे अन्दर प्रागा के रूप के अवतरित हुई है—प्रम्यासी के अन्दर डालता है। वह प्रागा शक्ति जो ऊपर बड़े वेग से आने के कारगा नीचे की ओर बढ़ने लगती है। रास्ते में अनुबन्ध एवं चक्कों को बनाती है। गुरु उन अनुबन्धों को खोल कर मार्ग सरल कर देता है। इस प्रकार गुरु के बिना हमारा काम चल ही नहीं सकता है।

यह हमारा परम सौभाग्य है कि हमें एक सुयोग्य गुरु सुलभ है। हम उनके द्वारा दिखाये रास्ते पर उनके ग्रादेशानुसार चल कर पूर्ण लाभ उठा सकते हैं।

-

### अनन्त यात्रा

(इस स्थायो स्तम्भ का उद्देश्य साधकों को ग्राध्यात्मिक प्रगति का विवरणात्मक चित्र प्रस्तुत करके ब्रह्म-विद्या सुख्यवस्थित वैज्ञानिक ग्रध्ययन के लिए सुलभ करना है। एतदर्थ श्रद्धेय 'बाबू जी' के साथ एक श्रेष्ठ एवं संवेदनशौल ग्रभ्यासी के पत्र-व्यवहार का क्रमशः प्रकाशन किया जा रहा है। पत्रों के केवल वही ग्रंश प्रकाशित किये जा रहे हैं, जो ग्राध्यात्मिक स्थितियों के ग्रनुभव से सम्बन्धित हैं। ग्रम्थासी का नाम ग्रांदि व्यक्तिगत बातें प्रकाशित नहीं की जा रही हैं। .....सम्पादक)

मेरे परम पूज्य तथा श्रद्धेय श्री बाबूजी

सादर प्रणाम स्वीकृत हो ।

कृपा — पत्र ग्रापका मिला पढ़कर हर्ष हुग्रा। मैं ग्रेंग्रेजी की किताब दो-तीन बार पढ़ चुकी हूँ किन्तु न जाने क्या बात है कि ग्रापकी बातें तो कभी नहीं भूलती परन्तु किताब भूल-भूल जाती हूँ। इंग्लिश सरल है 'मालिक' की कृपा से समक में ग्रा जाती है। रीढ़ के बारे में जो ग्रापने पूछा वह दोनों ही बातें होती हैं यानि Vision में ग्रन्दर भी दिखाई देती है ग्रीर कभी कभी सूक्ष्म रूप से सामने भी मालूम पड़ती है। 'मालिक की कृपा से जो कुछ भी ग्रादिमक—दशा है सो लिख रही हूँ।

कुछ ऐसा हो गया है कि जब दशा को देखती हूँ तो कबीर का वह दोहा याद श्रा जाता है कि —

"एक कहूँ तो है नहीं, दूजा कहूँ तो गारि।" कुछ ऐसा लगता है कि मानों मेरे में सत्य का या सत्य की अनुभृति का पर्दा फट चुका है और वह सत्य बिखर गया हो। भीतर—बाहर कुछ अजीब गित या पद की दशा फैली हुई लगती है। मेरे परम पूज्य महात्मन, कुछ ऐसा लगता है कि मेरा हर करण अब अलग ही अलग बिखरा पड़ा है, बस एक श्वांस ही सबको मानों जोड़े हुए है और हर करण में वहीं सत्य दशा पाती हूँ। मेरा प्रत्येक जर्रा मानों सत्य रूप हो चुका है और शायद इसी कारण से ऐसा लगता है कि मानों मेरे स्जन के हर जर्रातों से मायिक सम्बन्ध समाप्त हो चुका है और लगता है 'मालिक' ने ऐसी स्थित प्रदान कर दी है कि जिससे अब हर आध्यात्मक दशा का भी मेरे जर्रातों में अब रहन नहीं है।

मेरे बाबूजी, ग्रब तो कुछ यह दशा है कि जीवन—मोक्ष दशा तो इतनी साम्य ग्रवस्था को प्राप्त हो गई है कि यदि सोचो 'है' तो ऐसे ठंडे रूप में है कि जिसमें दम नहीं रह गई है ग्रौर सोचो 'नहीं है' तो नहीं है। ऐसा लगता है कि इस दशा की तो गर्मी समाप्त होकर पैढ गई है इसमें श्रब जान ही नहीं रही या मुक्तमें ग्रब इसे धारएा करने की सामर्थ्य या बर्दाइत ही नहीं रह गई है। ग्रब तो कुछ यह दशा है कि चाहे किसी पर गुस्सा होऊँ चिल्ला लूं परन्तु ग्रंतर तक उस गर्मी का सेंक नहीं पहुँच पाता । ग्रंब तो मैं स्वयं ग्रंपना रूप ही नहीं समभ पा रही हूँ। ग्रंब तो बाहर की चीज बाहर है भीतर की भीतर। मैं क्या हूँ, कौन हूँ, कहाँ हूँ—इन प्रश्नों का उत्तर ही मेरे पास नहीं है। मुभे ग्रंब हर ग्रादमी का रूप ग्रंपना—ग्रंलग जैसा है बैसा ही दीखता हैं।

स्रव तो भाई कुछ यह दशा स्रा रही है कि जब 'मालिक' की याद स्राती है तो कलेजे पर धक्का सा लगता है। शायद जी भर कर 'उसकी' याद न कर पा सकने के कारण जब याद स्राती है तो स्रजीब सी दशा हो जाती है। पहले तो इससे इतनी खुशी व उत्साह होता था परन्तु स्रव तो कुछ श्रजीब उलभन, बेचैनी सी ही लगती है। वयों न हो ? जबिक दशा तो यह रहती है कि मरी हुई सी स्रवस्था, जिस पर भी भूली, खोई या बिकी हुई सी तिबयत रहती है। सदैव केवल स्रापकी ही कुपाकांक्षिणी

प्रिय बेटी..... ग्राशीर्वाद।

तुम्हारी चिट्ठियाँ मिल गई श्रीर हाल विदित हुआ। अब तो तुम बर्र काटने के कब्ट से रहित हो गई होगी। ममुख्य भी तीन प्रकार के होते हैं — एक तो दौड़कर काटने वाले, दूसरे सताने पर काटने वाले श्रीर तीसरे जिनके पास काटने का डक नहीं रहा। वह इतनी ढंड में पहुँच गये कि जहर का मादा सब कुछ उसमें बुफ गया। दौड़कर काटने वाले को सजा श्रीर सताने पर काटने वाले के लिए इंसाफ श्रीर जो काटते ही नहीं, जिनमें डक ही नहीं रहा उनके लिए क्षमा—यही तीन श्रीजार हैं ऐसे लोगों को बरतने के लिए।

तुम चिट्ठयों में जो कुछ हाल लिख रही हो यह उस स्थान का है जिसको समभने के लिए मंने Z नाम रक्खा है। ग्रब ग्रगले मुकामात बढ़े कठिन है! एक दम से पार करा देने में तो कुछ कि नाई नहीं पड़ती मगर एक एक लेने में कि कि नाई जरूर है। Z स्थान कुछ भारीपन से ग्रब हल्का पड़ने लगा है ग्रौर वहाँ का गुंजलकपन या भारीपन कम हो चला है। उस की रोशनी — समभने के लिए कुछ हल्की, मिलौनी से बहुत कुछ रहित ग्रौर खुशगवार हो चली है मगर वहाँ चली है मगर वहाँ के जरों में ग्रभी भारीपन है, वे हल्के नहीं हुये हैं। जितने जरें हल्के पड़ गये हैं उनमें फैलाव हैं। रोशनी में ग्रभी बहुत देर लगेगी ऐसा मालूम होता है। मैं तुम्हें वहाँ की सैर ऐसी करा रहा हूँ कि तुम्हारां इल्म ग्रौर वाकिफयत बढ़े वरन सैर भी एकदम से खत्म हो सकती है।

शुभचितक (